
 
Reseñas/CeLeHis 

Año 12, número 35, diciembre 2025  
ISSN 2362-5031 

 

113 

 

    

Cae una catedral 

Autoría, dirección e interpretación: Federico Lehmann 

y Matías Milanese (Compañía Los Pipis) 

Producción: Diego Chinchu 

Función del domingo 7 de diciembre de 2025.  

Club del Teatro Mar del Plata 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PALABRAS CLAVE: COMPAÑÍA LOS PIPIS– CAE UNA CATEDRAL– ESPACIALIDAD– 

CORPORALIDAD 

KEYWORDS: COMPANY LOS PIPIS– CAE UNA CATEDRAL– SPATIALITY–CORPORALITY 

 

 

He venido para decirte que me voy 

 

Francisco Aiello1 

 

 

Cae una catedral –escrita, dirigida y actuada por Federico Lehmann y Matías 

Milanese– problematiza la idea de inicio por enfrentar al espectador, apenas ingresa a 

la sala, con los actores ya en el espacio de la escena bailando y corriendo. Una vez 

instalado el público, los actores finalmente interrumpen los desplazamientos para 

exhibir la ostensible agitación producida por el frenético despliegue físico. Entonces, 

se formula una suerte de breve epílogo, a través del cual, además de aludir a la ciudad 

de Mar del Plata, se proponen claves para orientar la recepción de la obra. Cuentan 

que alguien que ya vio el espectáculo opina que se trata acerca de una reconciliación, 

respecto de lo cual no hay pronunciamiento a favor ni en contra, en tanto cada 

espectador debe participar en la creación del sentido y elaborar su propia 

interpretación: “Nosotros no sabemos bien qué es esta obra”. A esto se suma otra nota 

distintiva de la poética de la compañía Los Pipis: la idea de austeridad en la puesta, 

empeñada en generar múltiples significaciones de los mínimos elementos de los que 

se dispone. 

                                                                    
1 Doctor en Letras.  Docente del Departamento de Letras (FH, UNMdP) e Investigador del CONICET. 
Mail de contacto: aiellofrancisco@yahoo.fr  

mailto:aiellofrancisco@yahoo.fr


He venido para decirte que me voy 

114 

 

Es posible acordar que, tras estas modulaciones, la historia comienza con el 

reencuentro entre dos personas que alguna vez formaron una pareja. El que se ha 

quedado en Buenos Aires ha iniciado un proceso de despojo para deshacerse de todo 

material en respuesta a un diagnóstico fatídico, que anuncia su inminente desaparición. 

El que regresa desde Europa ingresa al departamento enajenado por el estrés de 

padecer un robo apenas salido del aeropuerto. El reencuentro no logra concretarse en 

términos de conexión entre los personajes, porque los dos –sumidos en lo propio– 

ostentan dificultades para el registro del otro. Paulatinamente se labra ese encuentro 

para el que no basta la proximidad física: de pronto, los signos visibles del cambio 

físico –por el deterioro en la salud, por alguna intervención cosmética– son percibidos, 

al tiempo que empiezan a compartirse las vivencias. Mientras uno se desmorona a 

causa de un cuerpo que se va apagando, el otro revela que espera un hijo a través de 

una mujer subrogante que reside en la capital de Argentina y a quien piensa llevarse 

para que complete la gestación y dé a luz en ese lugar donde se paga en euros. 

Estas primeras interacciones transcurren durante el “Día 1”, que lleva por título 

“El cuerpo”, tal como lo señala una pantalla al fondo del escenario. Así, se suceden 

los días de una semana completa, cada uno de ellos con una denominación: “El 

recuerdo”, “El deseo”, “Las palabras”, “Los demás” y “El final”. El “Día 5” no se 

presenta con vocablos inteligibles, sino mediante unos garabatos que se explican por 

una lectura humorística del mundo astronómico. Esta estructura segmentada favorece 

la discontinuidad en una puesta signada por la intensidad dramática de algunas 

escenas, de modo que el salto de día auspicia la creación de atmósferas disímiles, a 

cuyas respectivas singularidades contribuyen cambios en la música, que cobra singular 

relevancia en distintos momentos. 

El espectáculo se resiste a los rótulos, porque transita un repertorio de registros 

que se encadenan forjando una tensión que se sostiene a lo largo de toda la obra. Sin 

duda, los temas de la muerte que se acerca y de las cuentas pendientes en la pareja 

imprimen un profundo dramatismo, cuyos más altos puntos de tensión pueden verse 

desmentidos por un gesto anticlimático, que incluso puede romper con la ilusión 

dramática. Así sucede, por ejemplo, cuando el desencuentro del deseo sexual activa el 

enojo entre los personajes, que de repente empiezan a perseguirse trepando entre el 

público hasta el hilarante reclamo: «¡Cogeme, pelotudo!». De manera que el humor 

neutraliza el patetismo de la escena, el cual termina por disiparse cuando uno de los 

actores sale del personaje para ponerse en el lugar de espectador e ironiza: «¡Qué 

griterío esta escena!» (tras lo cual agrega, en tono de comentario al pasar, que la escena 

se compuso durante la separación de los actores, ruptura real que ha dejado marcas 

salientes en el texto dramático). Este momento del espectáculo resulta indicativo de 

una construcción basada en discontinuidades que imprimen relieves a cada escena, con 

un efecto acumulativo de tonos, de ritmos, de matices. 



Francisco Aiello 

115 

 

Las observaciones metarreflexivas que emergen cuando los actores fingen 

desviarse del guion no solamente habilitan la autoironía, sino que además asumen un 

cierto carácter programático que propone –sin pretender imponer– pautas para ver el 

espectáculo. Tal gesto es notorio cuando uno de los actores simula atajarse frente a la 

amenaza de una virtual cancelación por la estética de la escena que acaba de 

transcurrir, en la que interpreta un parto en un extremo de las gradas, de donde surge 

un bebé todo pintado de rojo; o bien por la que está por comenzar, la cual aborda con 

desparpajo temas controversiales como el aborto o la sexualidad de los sacerdotes, sin 

eludir prácticas censurables como el abuso infantil. Resulta muy significativa la 

contigüidad de estas dos escenas, puesto que se ubican en los polos opuestos de la 

vasta gama de registros transitados. Mientras la primera carece de texto para poner 

todo el foco en el parto –que disputa la atención con el otro actor que, en medio del 

escenario, trasunta pruebas irrefutables de su deterioro desde la posición y un penoso 

babeo–, la otra incurre en un diálogo desaforado signado por la comicidad irreverente 

y altamente corporal. 

En efecto, el cuerpo asume protagonismo en la puesta, al punto de que por 

momentos entra en disputa con la voz portadora de texto, contando algo distinto de lo 

que están diciendo las palabras. También refuerza la disparidad de tonos, al aportar 

flexiones diversas que se desplazan desde modos naturalistas –acotados, por cierto– 

de representación hasta otros de enfático histrionismo y de enorme destreza física, la 

cual oscila entre la comicidad casi de vaudeville e instancias de alta tensión por la 

violencia acumulada. Por otro lado, las notables interpretaciones explotan la 

plasticidad de los cuerpos, gracias a la composición visual de cuadros que pueden 

llegar a remitir a obras barrocas como La piedad de Miguel Ángel, en la que María 

carga el cuerpo exánime de su hijo, tal como el personaje moribundo encuentra, en 

cueros, cobijo en su antiguo amor. 

La proclama sentenciada en el epílogo “No creemos que se necesite mucho más 

para hacer teatro” se confirma con una puesta sustentada en la explotación de pocos 

elementos. La escenografía se reduce mayormente a una mesa, que asume múltiples 

funciones: lecho, tarima, banco, entre otras. Incluso se desvirtúa su sentido primigenio 

de horizontalidad cuando se apoyan dos de sus patas en una silla y queda inclinada la 

tabla por la que se deslizan en picada signos de la relación sexoafectiva pasada. 

Además del mobiliario ascético, se producen sentidos gracias al trabajo con la luz, en 

particular la producida por un reflector que proyecta las sombras de los actores en la 

pared tras escena, con un efecto que duplica la acción y refuerza la dimensión visual 

de la propuesta. Respecto de la música, ya se ha señalado su atinada contribución a la 

puesta, pero se puede agregar que los cambios están a cargo de los propios actores, 

que caminan hasta una laptop instalada en la platea para cambiar las pistas. Este 

recorrido –apenas unos pasos desde el centro de la escena– habilita nuevos 



He venido para decirte que me voy 

116 

 

comentarios fuera de personaje, como “¡Qué lejos te quedó la compu!”. Esta 

observación, más allá de aportar a la voluntad de desolemnizar el hecho teatral, revela 

que la puesta exige adaptaciones según la sala en la que se represente, de manera que 

el espacio y la escena se construyen mutuamente. 

 

Sobre cómo llegamos hasta acá 

Si el inicio de la obra es impreciso, su conclusión también presenta, al menos, dos 

instancias. Es claro que Cae la catedral concluye con un encendido aplauso, pero el 

espectáculo continúa a través de otra modulación participativa, en la que el elenco 

vuelve a ubicarse en el escenario para la instancia del desmontaje, que consiste en una 

charla informal sobre el proceso creativo que da lugar a la obra. 

Con la sala bien iluminada y un registro distendido, los actores cuentan que la 

obra fue estrenada en el espacio de la Fundación Proa, del barrio porteño de La Boca, 

tras lo cual emprendieron una gira por España, donde Cae una catedral se representó 

en dos espacios distintos. Cada uno de estos ámbitos imprimió algunos cambios en la 

disposición de las escenas; en particular, la escena del parto se valió de las distintas 

posibilidades ofrecidas por las salas, como hacer emerger al bebé recién nacido de un 

agujero en el piso del escenario. En el Club del Teatro de Mar del Plata, como se 

comentó, esta escena transcurre en un extremo de la platea, lo cual puede implicar que 

algunos espectadores no hayan podido verla con claridad, del mismo modo que surge 

la posibilidad de que a alguien le haya costado descifrar el texto de la pantalla. Estas 

circunstancias dan lugar a una consideración sobre la propuesta estética de la 

compañía, que se permite las imperfecciones, en tanto no impiden que suceda la obra; 

en todo caso, se trata de considerar cómo es vivenciada la incomodidad generada por 

las características del espacio. Además, durante la charla se expande la poética de la 

escena adelantada de modo sucinto en el epílogo, en relación con el empeño en hacer 

teatro con lo mínimo posible: se puede prescindir de los decorados, porque el propio 

cuerpo es la escenografía. 

En cuanto a la dramaturgia, el productor local de la obra, Diego Chinchu, 

destaca la apuesta que significa –en tiempos de fragmentación– el libreto largo con 

tanto texto. Los actores lo ratifican y, de hecho, precisan que esa tarde, mientras 

pasaban letra en la playa marplatense, repararon en la osadía de tener 90 páginas de 

guion. Más allá de lo anecdótico, la propuesta apunta en buena medida al desafío de 

sostener la atención durante un período que parece muy prolongado para sustraerse de 

las pantallas. En otro orden, aunque también en relación con la escritura, los actores 

cuentan que se trata de la primera obra compuesta por los dos, a diferencia de las otras 

de la compañía a cargo de Federico Lehmann, lo que no obsta para que Matías 

Milanese haya hecho aportes de distinta índole. En cualquier caso, la posición es que 



Francisco Aiello 

117 

 

Los Pipis solamente hacen obras propias, sin haber pensado, hasta el momento, en 

hacer clásicos o reversiones. Tal decisión, no obstante, no supone desconocer la 

tradición escénica argentina, de la que reciben influencias, como ellos mismos 

confirman en el tratamiento de la escena del sacerdote y la abortera, con claras 

resonancias de los sketches que popularizaron Alejandro Urdampilleta y Humberto 

Tortonese en la década de 1980. 

La alusión a esta escena y a la del parto abre una pregunta retórica –nuevamente 

en consonancia con el planteo del epílogo– acerca del sentido que pueden asumir esas 

escenas tan fuertes. Y la respuesta es el sentido que cada espectador se disponga a 

atribuirle. Acaso esta idea condense un núcleo central de la propuesta estética, dado 

que la proliferación de signos que se resisten a ser captados como totalidad exige que 

los asistentes labren recorridos personales por la ebullición de significados y, así, cada 

uno participa en la construcción de su propia obra. 

 

 

 

 
Puesta en la Fundación Proa (CABA). Foto de Alejandro Carmona 



He venido para decirte que me voy 

118 

 

 
Puesta en la Fundación Proa (CABA). Foto de Alejandro Carmona 

 

 


