MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna: 12 / 23 (Varia)
Julio - Diciembre de 2025, ISSN 2422-779X

PLURALIDAD Y AUTOGESTION EN EL DESARROLLO ESPIRITUAL: LAS
RELACIONES ESPIRITUALES DE MARIAANTONIA DE JESUS (PEREIRAY
ANDRADE) (1700-1760)

Marta Jiménez S&enz de Tejada
Universidad de La Rioja, Esparia

Recibido: 06/05/2025
Aceptado: 12/09/2025

RESUMEN

El estudio de las relaciones espirituales particulares de religiosas y monjas del periodo
moderno nos aproxima a la diversidad que las caracterizd y a la variedad de realidades
que pudieron darse en su seno. Existié todo un espectro de realidades que varié de
relaciones de dependencia y subordinacion femenina a otras en las que los roles se
equilibraban e incluso pudieron darse ciertas inversiones. Frente a lo que ha planteado la
historiografia mas tradicional, la autonomia y el autodiscernimiento espiritual también
existieron, como muestra el caso de Maria Antonia de Jesus (Pereira y Andrade) (1700-
1760), carmelita descalza y fundadora de Santiago de Compostela que también vivid
como mujer casada y terciaria. Su caso nos permite analizar la gestion de las relaciones
espirituales, su pluralidad y evolucion, asi como los cambios que experimentaron sus
participantes.

PALABRAS CLAVE: carmelitas descalzas; religiosa; confesion; director espiritual;
libertad.

PLURALITY AND SELF-MANAGEMENT IN SPIRITUAL DEVELOPMENT:
THE SPIRITUAL RELATIONSHIPS OF MARIA ANTONIA DE JESUS
(PEREIRA Y ANDRADE) (1700-1760)

ABSTRACT

The study of the spiritual relationships of nuns and sisters in the modern period brings
us closer to the diversity that characterised them and the wide range of circumstances
that could have existed within them. There was a whole spectrum of realities ranging
from relationships of female dependence and subordination to others in which roles
were balanced and even reversed. Contrary to what the more traditional historiography



“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

suggests, there was also autonomy and spiritual self-discernment, as shown by the case
of Maria Antonia de Jesus (Pereira y Andrade) (1700-1760), a Discalced Carmelite nun
and founder of Santiago de Compostela, who also lived as a married and tertiary
woman. Her case allows us to analyse the management of spiritual relationships their
plurality and evolution, as well as the changes experienced by their participants.

KEYWORDS: Discalced Carmelites; religious; confession; spiritual director; freedom.

Marta Jiménez Saenz de Tejada. Graduada en Geografia e Historia (UR), master en
Europa y el Mundo Atlantico (EHU-UPV) y doctora en Historia Moderna por la
Universidad de La Rioja con la tesis “Encuentros y desencuentros: el mundo religioso
femenino, los confesores y la confesion en la Espafia Moderna™ (2025) con mencion
cum laude e internacional. Mi linea de investigacion se ha centrado en las relaciones
espirituales y no espirituales que se establecieron entre confesores y religiosas en la
Espafia moderna. Esto me ha llevado a analizar la configuracion del sacramento de
confesion y de las dinamicas en torno a las relaciones espirituales tanto desde el punto
de vista oficial, masculino e institucional, como desde su aplicacion practica, donde
existio una gran diversidad. La presencia de los confesores en el dia a dia de la vida
conventual también me ha llevado a aproximarme a esa cotidianeidad y a analizar las
respuestas que las monjas dieron a su presencia en estos espacios eminentemente
femeninos. En ellos, la estabilidad y la armonia convivio con la pugna y la lucha, dando
lugar a episodios de apoyo mutuo, pero también de enfrentamiento interno sobre los que
he enfocado algunos de mis trabajos.

Correo electronico: marta.jimenezsa@unirioja.es

ID ORCID: 0000-0001-9660-5861

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

350


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

PLURALIDAD Y AUTOGESTION EN EL DESARROLLO
ESPIRITUAL: LAS RELACIONES ESPIRITUALES DE MARIA
ANTONIA DE JESUS (PEREIRAY ANDRADE) (1700-1760)

Introduccién

El estudio de las relaciones espirituales y no espirituales entre religiosas y
confesores nos aproxima a su variabilidad y diversidad. Las dinamicas internas de estos
vinculos eran muy diferentes entre unos y otros, pero debemos considerar que incluso
los propios participantes experimentaban cambios en el tiempo. Monjas y confesores se
adaptaban y evolucionaban, de la misma forma que las relaciones que establecian entre
ellos. Los nexos mas o menos dependientes e incluso cierta autonomia tenian cabida en
el espectro de estas dinamicas. El estudio individual de la vida espiritual de las
religiosas nos puede aproximar a esta pluralidad, como veremos en las siguientes
paginas.

Maria Antonia de JesUs (Pereira y Andrade) (1700-1760) fue una carmelita
descalza gallega que profeso en Alcala de Henares y después fue fundadora en Santiago
de Compostela." Nacié a en 1700 en El Penedo, una parroquia perteneciente a la
diocesis de Santiago de Compostela y su infancia estuvo marcada por el trato violento,
especialmente por parte de su padre, y la influencia franciscana a través de su familia en
general y de forma particular, mediante una tia con la que le enviaron a vivir en 1710
para evitar las tensiones en el hogar paterno (REY CASTELAO, 2012). La afinidad
hacia los franciscanos se manifestaria en el futuro, ya que recurriria a ellos como
confesores en sus primeros afos de vida religiosa.

Después de una adolescencia marcada por los contactos con diferentes hombres,
algunos de ellos también violentos (REY CASTELAO, 2016a), acabd casandose en
1722 con Juan Antonio Valverde (GONZALEZ RAPOSO, 2013: 437-446). Siguiendo

! Desde el siglo XIX se han sucedido las biografias sobre ella elaboradas en la propia orden del Carmen
(ALVAREZ, 1869; CASAL 1870; VIRGEN DEL CARMEN, 1931, 1948a y 1948b; CARMELITAS
DESCALZAS, 1991, 1992; DE LA CIERVA y DE HOCES, 1987; GIL DE MURO, 2002), asi como los
estudios en torno a su vida y su espiritualidad (MARTIN DEL BLANCO, 2005; SAN JOSE, 1959;
NEIRA CRUZ, 2013; CARMELITAS DESCALZAS, 2013; GONZALEZ RAPOSO, 2013; LUIS LUIS,
2013).

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

351


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

con los modelos hagiogréficos de la época, ella remarcaria en su Autobiografia que en
el propio momento de casarse sinti0 dudas y se arrepintié. Su ultimo confesor diria a
este respecto “se determind a tomar el estado del santo matrimonio, aunque siempre
tuvo impulsos al estado religioso” (GONZALEZ RAPOSO, 2013: 446). Se ha apuntado
que este matrimonio estuvo marcado por las carencias y la pobreza, pero también por la
falta de interés en el trabajo, lo que se ha asociado a la educacién que ambos recibieron
como hidalgos, asi como por el rechazo derivado del interés de Maria Antonia en la
santidad y la castidad (REY CASTELAO, 2016b). Fruto de este matrimonio nacieron
dos hijos y, precisamente por las necesidades econdmicas, su marido les dejé en dos
ocasiones para buscar mejores oportunidades (JESUS, 2021: 217), llegando a Sevilla,
donde Maria Antonia acudiria en su busqueda.

Fue en este reencuentro, después de que Maria Antonia viajase de Bayona
(Galicia) a Sevilla como terciaria y acompafiada por un grupo de mujeres-seguidoras,
cuando la pareja acordd su separacion y la conversion de ambos en religiosos, lo que
tuvo lugar en 1730. Maria Antonia tenia un claro objetivo con esta travesia por la
peninsula: buscar a su marido y fundar un convento de carmelitas descalzas en Santiago
de Compostela. Este proyecto, que suponia la entrada de su marido e hijos en la vida
religiosa, ha sido considerado un intento exitoso de medro social a expensas de la
disgregacion de la union familiar (REY CASTELAO, 2016b), el cual también consiguid
mejorar las condiciones de la vida material de sus integrantes.

No desarrollaremos aqui el recorrido que la llevé a Sevilla en busca de su marido,
pero si cabe sefialar que en él tuvo contactos con diferentes religiosos que la atendieron
espiritualmente. Aunque después de este periplo consiguié la licencia de su marido y la
del rey para su fundacién, al llegar a Galicia el arzobispo de Santiago se opuso a su
proyecto. Este rechazo supuso que el grupo de mujeres que la acompafiaba fuese
disuelto y Maria Antonia dejo Santiago, yendo a Madrid, donde acabaria profesando en
el convento de Santa Maria del Corpus Christi de Alcala de Henares (GONZALEZ
RAPOSO, 2013: 454). Su profesion no estuvo exenta de problemas, entre otras cosas,
porque esta debia ser pareja a la de su marido, a quien se le dificultaba por no contar
con un oficio que le permitiese entrar como lego en alguna comunidad. Ademas, ella

llegd a ser calificada de “ilusa y engafiadora” por el Definitorio en 1733. Finalmente,

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

352


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

logré profesar el dia de San José de 1734, después de algunas desavenencias internas en
su comunidad de destino (REY CASTELAO, 2016a).

Durante unos afios, las aspiraciones fundacionales de Maria Antonia pasaron a un
segundo plano, pero se retomaron en 1748. Maria Antonia llevaba ya quince afios de
vida religiosa, contaba con madurez y experiencia, asi como habia ocupado la cuspide
de gobierno de su comunidad alcalaina, donde ejercié como priora. Dentro de los
estandares de la época y desde un punto de vista secular, su situacién era mas propicia
para consolidar esta fundacion, dada su experiencia ya demostrada, que habia sido
puesta en duda durante su periodo como terciaria.

Aun con todo, la fundacién todavia tard6 un poco debido a diferentes
discrepancias economicas que acabaron siendo resueltas con la fundacion del colegio de
la Compafia de Maria en 1759. En el siglo ilustrado, la llegada de las carmelitas
descalzas a la capital compostelana chocaba con el impulso que se queria dar a este tipo
de instituciones formativas y que ayudarian al fomento de la educacion femenina, lo que
cumplia los deseos del arzobispo Bartolomé Rajoy y Losada. Respecto a las carmelitas,
en 1750 se celebraron sus primeras elecciones, aunque su construccion se dilaté hasta
1759, donde un afio después, Maria Antonia fallecia a los sesenta afios. Fue el ultimo
convento abierto en Galicia (REY CASTELAO, 2012 y 2016a).

Creemos que es importante tener en consideracion el devenir vital de Maria
Antonia porque éste marco las relaciones espirituales que mantuvo a lo largo de su
desarrollo, condicionadas por sus viajes, su situacion de terciaria, sus expectativas, etc.
Ademas, su vida como seglar no se corresponde con el prototipo hagiografico, sino que
vivié como mujer casada, fue madre y se desplazé por toda la peninsula para aclarar la
situacion respecto a su matrimonio y poder cumplir con sus ambiciones vitales y
sociales a través de su entrada en la religion (REY CASTELAO, 2016b). Sin entrar
todavia en el terreno de las relaciones espirituales y de la direccidn, es posible apuntar
que su experiencia se alejo de la considerada ejemplar para las religiosas de la época,
cuya existencia claustral comenzaba en muchas ocasiones en la infancia. La capacidad
de decision que Maria Antonia tuvo para “poner en orden” su vida como seglar es un
reflejo de la forma en que gestiond sus relaciones espirituales. En ambos contextos, el

religioso y el familiar, maniobré y operé para lograr los objetivos que se habia

propuesto.
MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

353


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

A lo largo de su existencia como seglar y religiosa, Maria Antonia conté con la
asistencia espiritual de, al menos, veintitrés confesores. En esta propuesta pretendemos
analizar la forma en la que desarroll6 las relaciones que establecio con algunos de ellos,
los que a nuestro juicio fueron los mas relevantes en su vida, bien por la duracién
temporal de su contacto o porque ella misma los identific6 como sus directores
espirituales, manifestando el peso que tuvieron en su vida. Es posible apuntar qué
confesores eran aquellos con los que solo relataba sus pecados, aunque pudiesen ser
recurrentes y mas o0 menos constantes; mientras que los directores espirituales eran mas
duraderos en el tiempo y tenian mas responsabilidades respecto a la organizacion de su
vida espiritual y temporal, a la hora de estructurarla de tal forma que la ayudasen a
garantizar la salvacion de su alma (BILINKOFF, 2005; POUTRIN, 1995; ZARRI, 2008
y 2016; STROPPA, 2008; CEBOLLADA, 2017; CATTO, 1999).

Maria Antonia escribid, tedricamente por mandato, diferentes textos, como una
Autobiografia o Vida y una Relacion de confesores,? que se conservaron manuscritos y
sin apenas modificaciones. Algunos de ellos, como su Edificio espiritual,® fueron objeto
de critica, pero para analizar la evolucion de las relaciones que mantuvo con quienes la
confesaron y dirigieron espiritualmente seguiremos las dos primeras composiciones.
Aunque el contenido de estas obras respecto a los confesores es similar, en algunos
momentos ambos escritos se complementan, proporcionandonos acceso casi directo a su
testimonio y a su opinion sobre aquellos que la trataron espiritualmente, o a la que quiso
transmitir sobre ellos. A este respecto cabe sefialar que este tipo de fuentes han
experimentado una revalorizacion en los Gltimos afios, enfatizando su validez para el
estudio histérico (AMELANG, 1990; BIENKO DE PERALTA, 2008; BOLUFER
PERUGA, 2014; MORTE ACIN, 2020), si bien no por ello perderemos de vista que al

emplearlas tratamos con escritos que presentan una autorrepresentacion retrospectiva y

2 El manuscrito original de la Autobiografia est4 formado por tres tomos. Al final del tomo tercero se
conserva esta Relacion de confesores, que fue escrita también, tedricamente bajo obediencia. Maria
Antonia escribié lo que se corresponde con estos dos primeros tomos en Alcala de Henares, en el
convento de Santa Maria del Corpus Christi, entre el 9 de marzo de 1737 y el 12 de marzo de 1738. El
altimo tomo fue compuesto en Santiago de Compostela, por peticion de su confesor José de Jesis Maria,
entre el 30 de septiembre de 1754 y los primeros meses de 1755. (Jesus, 2021: 9-10)

Archivo Histérico Diocesano de Santiago de Compostela (AHDS), Relacion de Confesores, en
Autobiografia, ff. 40-41v (AHDS, K - | -3).

® Fue editado por Cap6n Fernandez (1954). El confesor de Maria Antonia defendi6 su contenido tras la
muerte de ella (REY CASTELAO, 2016a; MARTIN DEL BLANCO, 2005).

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

354


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

es posible que se diesen procesos de resignificacion respecto al narrador (BIENKO DE
PERALTA, 2008: 36).

Las relaciones espirituales antes de profesar

Las primeras referencias de Maria Antonia hacia la confesion y al trato con
confesores aparecen en su Autobiografia al narrar su infancia, cuando tenia en torno a
diez y catorce afios. Segun su relato, cumpliendo precisamente con los presupuestos de
la escritura hagiogréafica, desde esta temprana edad le preocupaba vivir en pecado, sufria
escripulos que le impedian comulgar y no era capaz de identificar a los religiosos mas
capaces de su entorno, que no eran muchos (JESUS, 2021: 57). Como sefialabamos
previamente, su familia estaba relacionada con la Tercera Orden Franciscana, lo que
favorecio estos contactos y su formacion religiosa (REY CASTELAO, 2016a). En
cualquier caso, sus quejas se corresponden con otras criticas que hablaban de la carencia
de atencion espiritual adecuada en espacios rurales, lo que era una realidad del siglo
XVIII que afectaba a muchas zonas, y era reconocido por las jerarqufas.’

Ya en su vida adulta, uno de sus primeros confesores recurrentes fue,
precisamente y continuando con estos contactos propiciados por sus familiares, el
franciscano Carlos Neira (Pontevedra ?-Tuy 17307?). Este era lector jubilado y
predicador de San Francisco en el momento que Marfa Antonia le conoci6.® La relacion
entre ambos tuvo altibajos e incluso se paralizd en un momento dado, retomandose
tiempo después. Inicialmente, este solo quiso aceptar sus confesiones y no admitié que
le narrase las experiencias misticas que tenia. Es mas, frente a dichas narraciones, Neira
le dijo que “le habia dicho una herejia. Dijome que no diese crédito a tales cosas”
(JESUS, 2021: 120). Precisamente, el temor y el rechazo de Neira respondia a las dudas
que el discernimiento espiritual planteaba en la época y al temor a la posesion
demoniaca, que muchas veces llevaba a la practica de exorcismos, como le sucedio a la
propia Maria Antonia (CACIOLA y SLUHOVSKY, 2012; SLUHOVSKY, 2007; REY
CASTELAO, 2016a).

* Asi lo explicitaba Pedro de Calatayud en 1749, cuando justificaba la elaboracién de su Método
practico... para la confesion de religiosas, atendiendo, en parte, a la ausencia de eclesidsticos o
religiosos, bien por lejania u otras dificultades (Calatayud, 1749: prologo al lector; Jiménez Séenz de
Tejada, 2020: 1127).

® Relacién de Confesores, en Autobiografia, f. 2v (AHDS, K - | -3); AHDS, Investigaciones biograficas,
K — 11, «Carlos Neira».

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

355


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

En su testimonio, Maria Antonia sefialaba que confi6 en el juicio de su confesor y
se asustd de sus experiencias espirituales, pero apuntd que con la perspectiva de los
afios reconocié que los efectos positivos que ella sentia ante estas experiencias
certificaban su origen divino (JESUS, 2021: 120-121). Con el tiempo, llegaria a afirmar
su capacidad para discernir a través de las sensaciones, de forma similar al
autodiscernimiento teresiano (MACIAS, 2022; CAMPAGNE, 2016 y 2024; WEBER,
2015; HOWELLS, 2012; MONGINI, 1999). Maria Antonia no se conformé con el
juicio de Neira y buscd una segunda opinion, recurriendo a un religioso de San
Bernardo que, al contrario que el citado franciscano, la anim6 y alent6 a tomar el
camino de la virtud.

Aunque Neira no siempre fue comprensivo, eso no impidio que llegase a ser uno
de sus confesores mas frecuentes hasta 1728, si bien ella misma negaba que se hubiese

convertido en su director espiritual:

“No tenia padre espiritual que me diera regla en mis pobres ejercicios que, como he dicho
en otra parte, de aquel santo religioso, aunque era mi confesor al tiempo, no me atrevia a
decirle cosa que me pasase si no eran mis pecados, por no darle motivo de que se
desazonase y por obedecerlo en lo que me habia dicho en aquella ocasién de que no le
fuese jamas a sus pies con cosas semejantes” (JESUS, 2021: 141).

Neira, por tanto, se limitaba a darle la absolucion, pero Maria Antonia aspiraba a
que alguien le organizase su vida espiritual a través de ejercicios, penitencias, etc.
Parece que el temor del religioso a que ella tuviese experiencias misticas y a las posibles
consecuencias que esto podia tener para ambos, limitaron el desarrollo de su relacion.
Esto llevd a Maria Antonia a dejar de tratarle como confesor. En su Autobiografia
exponia sus motivos y la opinion que formé del propio Neira. Reconocia la fama que
este tenia en el entorno: “era el mejor sujeto de letras que habia en aquel convento de

pocos religiosos” (JESUS, 2021: 179), pero, a la vez, sefialaba:

“No sé de qué le sirven las letras a algunos, si las esconden o no se valen de ellas en
tiempo de tanta necesidad como era la mia. (...) En la tierra de los ciegos dicen que el que
tiene un ojo es rey. Con que asi parecia esto y para mi no tenia ninguno, que de los dos
parecia estaba ciego, pues no me queria oir en cosa ninguna; él lo haria con bellisima
intencion; pero yo, bien me podia perder si su divina Majestad no fuera tan
misericordioso para mi alma, que la iba gobernando a su divina voluntad” (JESUS, 2021:

179).
MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

356


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

Pocas autoras se muestran tan sinceras y criticas ante lo que consideraban
inactividad o mala actuacion por parte de sus confesores. En cualquier caso, debemos
tener en cuenta que Neira fue quien confes6 a Maria Antonia mientras ella estaba casada
y era madre de dos hijos. Su realidad era muy diferente a la de la vida conventual. Por
un lado, no se veia sometida a la existencia de una jerarquia institucionalizada, no tenia
que pedir licencias para tratar con un confesor u otro, y podia cambiarlo cuando
quisiera, pero a la vez, las aspiraciones religiosas y misticas tenian la capacidad de
atraer la atencion inquisitorial y, precisamente, no contaba con la proteccion que una
orden religiosa le habria proporcionado a este respecto.’

En cualquier caso, es posible que estas circunstancias vitales fuesen las que le
permitieron escribir sobre él, afios despues, cuando ya habia fallecido, lo que conllevar
cierto nivel de libertad. Con todo, sus comentarios no lo rechazaban ni vituperaban a él
personalmente, sino a su forma de actuar. No lo consideraba un mal religioso y hablaba
de él con bondad, pero si cuestionaba sus modos de actuar, derivados tal vez de su
condicion de mujer laica, casada y madre, que decia tener experiencias divinas. Esta
primera relacion espiritual de Maria Antonia se nos presenta, a traves de su
Autobiografia, como estable, pero sin que se diese un sometimiento total por parte de
ella hacia su confesor. Durante este tiempo, ella buscé otros religiosos con los que
confesarse cuando las directrices de Neira no la satisfacian y, finalmente, opté por
dejarle. Aunque en los momentos iniciales primo el entendimiento y el apoyo, estos
dieron paso a otros de incomprension y las expectativas de Maria Antonia respecto a
este confesor, que se presentaba como formado y prudente, no se vieron cumplidas. La
autonomia que Maria Antonia planteaba a la hora de estructurar su vida familiar en su
proyecto fundacional se manifestaba también en su autogestion espiritual.

Sin embargo, el vinculo entre Maria Antonia y Neira no finaliz6 entonces. Tiempo
después, durante unas pocas semanas, volvid a ejercer de confesor suyo, y la
comunicacion entre ambos se retomO de forma tensa y conflictiva. Neira critico la
actuacién del nuevo confesor de Maria Antonia, José \Ventura, porque este le habia

ordenador escribir su interior para llevar a cabo diferentes consultas, algo que Neira no

® Esto tampoco era siempre una garantia. Isabel de Brifias (s. XVII), que vivié en Madrid como mujer
laica con experiencias misticas y fama de santidad, pese a que cont6 con el apoyo de los dominicos y de
su confesor, fray Domingo Daza, no pudo evitar la condena inquisitorial (Ibafiez, 2023: 304-332).

Sobre los peligros que podian conllevar las visiones y el discernimiento espiritual: Thompson, (2013).

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

357


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

aprobaba, posiblemente ante el peligro que podia suponer que Maria Antonia escribiese.
Con el tiempo, Maria Antonia llegd a experimentar las consecuencias de estas consultas,
pero por el momento y en este segundo encuentro con Neira, impuso su criterio. Acepto
retomar la comunicacion espiritual con este franciscano, pero con la condicion de que
este no se limitase a escuchar sus pecados, sino todo su devenir espiritual. Segun la
narracion de Maria Antonia, los encuentros entre ambos pasaron a ser “bellisimas
conferencias” y Neira acabé disculpandose con ella por la forma en que habia juzgado a
su confesor y a ella. Es decir, se produjo otro giro sustancial entre ambos: de la tension e
incomprension, a la aceptacion y confianza (JESUS, 2021: 368-369).

La relacion espiritual entre ambos, aunque no se llegd a identificar con la
direccion espiritual, evoluciond: de la amabilidad inicial al rechazo y la tension, para
solventarse después de una separacion temporal y llegando a la afinidad, aunque por un
corto periodo de tiempo. Precisamente, dej0 de confesarse con Neira para tomar por
nuevo confesor a José Ventura de Castro, al que se vio forzada a dejar y fue ante esta
imposicion cuando tuvo lugar el nuevo encuentro con Neira.

Por su parte, José Ventura de Castro,” con quien descargd su conciencia entre
1728 y 1729,% si actué como un director espiritual para Marfa Antonia. Aunque ella no
lo explicita de este modo, desde su primer contacto, acepté someterse a la obediencia de
este confesor, al que eligid porque lo veia “muy asistente en el confesionario” y le
“parecia muy santo y amigo de llevar almas a Dios” (JESUS, 2021: 180). Este le
inquirio desde su primer contacto por cuestiones que iban mas alla de sus pecados: le
pregunto si tenia oracion mental, cuantas horas, etc. y ella contest6 afiadiendo algunas
de las mortificaciones que practicaba. Una vez ella aceptd obedecerle, él le reguld el
modo de vida moderandole el tiempo de oracion, de descanso, la alimentacion y
recordandole que, por su condicion de casada, debia seguir cuidando de su vida
temporal.

José de Castro no era un “hombre de letras” o “docto”. Maria Antonia no

menciona que tuviese estudios en teologia ni una formacion elevada, pero le llamé la

" José Ventura de Castro Pazos (1692-1766) fue un sacerdote secular de entre las familias més
distinguidas de Bayona. Estudio su carrera eclesiastica en Roma entre 1713 y 1724, estando al servicio
del cardenal Luis Belluga de Moncada. AHDS, Investigaciones biogréficas, K — III, “José Ventura de
Castro Pazos”.

& AHDS, Investigaciones biograficas, K — II, “José Ventura de Castro Pazos”.
MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

358


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

atencion su forma de proceder.’ La relacién entre ambos fue muy positiva, pero
turbulenta como consecuencia de la interferencia de terceros. Pero Maria Antonia
tampoco se sometid de forma incondicional a Castro, sino que tratd de obedecer “en
todo lo que estaba en mi libertad” (JESUS, 2021: 189). También experimentaron
dificultades, porque su confesor no siempre llegd a entender sus padecimientos (JESUS,
2021: 189).

La relacion con José de Castro se vio mediatizada por las criticas externa ante los
intentos de Maria Antonia por conseguir el habito de terciaria del Carmen para ella y sus
compafieras, lo que no fue bien recibido por los franciscanos de Bayona, en cuya iglesia
Castro ejercia como clérigo. Maria Antonia habia intentado convertirse en terciaria
franciscana con anterioridad, precisamente por la inclinacion hacia la orden de San
Francisco que la caracterizo, pero la negativa le llevd a buscar otras afinidades que la
acercaron a la orden del Carmen (JESUS, 2021: 330).

Castro empez06 a perder su credibilidad publica, pero en lugar de abandonar a
Maria Antonia y segun el testimonio de ella, llevd a cabo diferentes consultas a otros
considerados mas preparados, reconociendo sus carencias. Segun Maria Antonia, le
insistio en varias ocasiones para que buscase diferentes confesores mas experimentados
en direccion espiritual, pero ella persistia en su confianza en Dios, que le guiaria a él
para asesorarla correctamente. Finalmente, José de Castro llevo los escritos de Maria
Antonia a Tuy, donde el obispo y otros los estudiaron. Algunos apuntan que este examen
fue debido a sospechas de solicitacion entre ambos (REY CASTELAO, 2016a). Fuera
como fuese, el obispo le quitd a Castro las licencias para confesarla a ella y a las
comparieras de Maria Antonia, al parecer porque creyeron que era un embaucador que la
estaba engafiando (JESUS, 2021: 294; 299-300; 304-306).

El impacto que esto tuvo en la vida espiritual de Maria Antonia fue importante, ya
que se le privo de confesor y con quienes que intent6 contactar la repudiaban, temiendo
verse afectados por el mismo rechazo social que Castro. La intervencion de las
jerarquias en las relaciones espirituales podia ser determinante y, aunque su presencia
podia ser mas distante que la de los confesores en el mundo conventual femenino, sus
medidas podian tener consecuencias tanto en la vida particular de las comunidades

como en la vida individual de aquellos dependientes de su jurisdiccion (JIMENEZ

° Con el tiempo, este lograria conseguir el titulo de doctor en Roma (REY CASTELAO, 2016b).

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

359


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

SAENZ DE TEJADA, 2023). Como muestra el caso de Maria Antonia, la intervencion
episcopal podia definir la fama en el entorno.

La relacion espiritual con José de Castro acab0 asi, por la mediacion del obispo.
No se dieron conflictos entre ambos y este la ayud6 después, tomando el cuidado de su
hijo cuando Maria Antonia se marchd de Galicia, continuando también su relacion de
amistad, la cual mantuvieron durante toda su vida, aunque no volvié a tratarla
espiritualmente. Durante afios, el contacto entre ambos prioriz6 la fundacion y el
cuidado del hijo de ella (REY CASTELAO, 2016b). Con el tiempo, Maria Antonia llegd
a cuestionarse el juicio de este confesor. Cuando elabor6 su Relacion de confesores
(1754-1755) recapitul6 toda la oposicion a la que se habia enfrentado en este periodo,
que incluyo el rechazo del obispo, del abad de San Francisco de Bayona, de diferentes
curas, etc., valorando la posibilidad de que el favor de José de Castro fuese fruto de su
falta de formacion.’® No aclara en qué sentido cree que pudo afectar esta falta de
estudios, tal vez le hacian demasiado crédulo o interesado, pero, incluso con estas
dudas, Maria Antonia criticé a aquellos religiosos con estudios que rehuian de
orientarla. Cabe considerar que ella llegase a valorar mas la disposicion que la
formacién como consecuencia de estas experiencias.

Después de perder a Castro como confesor y del rechazo del resto de confesores,
el obispo tuvo que intervenir para que el abad de los franciscanos, pese a su oposicion,
la confesase. Este tampoco ejercid de director espiritual y Maria Antonia recurrié a
diferentes religiosos, entre ellos, un carmelita que le concedié de nuevo el habito de
Tercera de la Orden del Carmen, con licencia para que nadie, ni siquiera el obispo,
pudiese obligarle a quitarselo (JESUS, 2021: 329-330), como habia pasado con
anterioridad. El cruce de potestades es bastante significativo, colocandose en este caso,
la autoridad de la Orden del Carmen por encima de la diocesana. Aunque Maria Antonia
no sefiald que esto tuviese mas consecuencias, es posible que existiesen, especialmente
si tenemos en cuenta que este tipo de interferencias entre autoridad regular y diocesana
no fueron inusuales, también cuando afectaban a comunidades completas (JIMENEZ
SAENZ DE TEJADA, 2023).

Maria Antonia tampoco estuvo a gusto en su trato espiritual con el abad. Segun su

testimonio, ante este y el obispo insisti6 en que estaba “contra mi voluntad

19 Relacién de Confesores, en Autobiografia, f.21r. (AHDS, K - | -3)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

360


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

confesandome con él, porque no hacia otra cosa en mi alma que confesarla de sus
pecados; y que Dios mas queria que eso” (JESUS, 2021: 366). Remarcaba sus
aspiraciones a la hora de buscar un director espiritual y fue en este momento cuando
volvié a tratar con Neira, aunque solo durante un mes. En este caso, Maria Antonia
manifiesta su fortaleza, no camuflando estos conflictos con expresiones de humildad o
recurriendo a la autoridad divina para justificar tal decision, sino que expresaba
claramente su descontento porque este abad solo le dejaba narrar sus pecados. Con la
perspectiva de los afios, a la hora de escribir, apuntara que buscaba librarse de ellos para
poder emprender su viaje a Sevilla.

Precisamente durante este viaje por la peninsula, Maria Antonia continu6 tratando
con diferentes confesores. Alli donde tenia oportunidad, solicitaba religiosos doctos
para ella y para sus comparieras y ante ellos planteaba sus dudas respecto a su
matrimonio y su proyecto fundacional, hasta que coincidio en Coimbra con fray
Sebastian de la Concepcion,™* antiguo general de la orden, y fray Manuel de Jests Maria
y José, que lo seria después. Ambos “aprobaron su espiritu” y le dijeron que no tratase
estas experiencias con nadie mas hasta que tuviese un director espiritual. Dicha
prohibicién parece mostrar cierto temor por parte de los religiosos a que Maria Antonia
se encontrase con confesores que no la juzgasen igual que ellos y pusieran trabas ante su
proyecto fundacional. A su vez, este planteamiento servia a Maria Antonia como
justificacion a la hora de limitar el nimero de consultas respecto a sus aspiraciones.

Durante el resto del camino Marfa Antonia siguié confesandose,’? pero no
desarrollé sus pretensiones ni experiencias religiosas. En Madrid, donde llegd para
gestionar la fundacion después de conseguir la separacion de su marido, tuvo mas
contactos con otros religiosos, pero fue con el carmelita descalzo fray Juan de Jesus
Maria con quien desarroll6 mayor afinidad. Maria Antonia solo tiene palabras positivas
para describir a este religioso que “en pocas palabras entendié con luz del cielo mi poco
espiritu y de todo se hizo cargo” (JESUS, 2021: 501), el cual era descrito como santo y
risuefio, muy alegre, que se reia con las “cosas” que ella le contaba. La confianza mutua

se hace patente cuando este le pidi6 a Maria Antonia que intercediese por €él en sus

11 1663-1733. Fue elegido general de la orden de los carmelitas descalzos en 1718, cesando ene | cargo en
1724. Este encuentro con Maria Antonia se produjo en 1730. AHDS, Investigaciones biograficas, K — IlI,
«Sebastian de la Concepcidn».

12 Relacién de Confesores, en Autobiografia, f. 46v. (AHDS, K - | -3)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

361


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

oraciones, ya que deseaba volver al desierto de Bolarque y dejar Madrid (Jesus, 2021:
508-509). Aunque no llegdé a ver cumplido su deseo, porque fallecid, nos muestra el
apoyo mutuo y la conformidad que existid entre ambos.

Fray Juan de JesUs Maria si es presentado por Maria Antonia como un director
espiritual, refiriéndose a él como “padre”, término que tenia reservado en sus textos
precisamente para aquellos que se convertian en sus directores espirituales cuando ella
decidia obedecerles. Es significativo porque ella misma emplea un lenguaje diferente
para identificar a quienes fueron confesores de aquellos que llegaron a ser directores,
una tendencia que se repite, aunque no sabemos si de forma consciente o inconsciente,
por la mayor cercania y familiaridad con ellos, la cual se reproduce a la hora de escribir.

Después del fallecimiento de fray Juan de Jesus Maria, Maria Antonia confeso
brevemente con varios confesores. Uno de ellos, que permanece anonimo en su
Autobiografia, le recomendd “con todo secreto” que se dirigiese a la Compafiia de Jesus
para negociar su fundacion en Santiago (JESUS, 2021: 512-513). No hace falta recordar
aqui la estrecha relacién entre las carmelitas descalzas y los jesuitas (BURRIEZA
SANCHEZ, 2016; RICE, 2014; WEBER, 2011; CATTO, 2009), pero es interesante que,
por aquel entonces, entre 1737 y 1738, cuando elaboré esta primera parte de su
Autobiografia, este fraile permanecié anénimo, pero su nombre si se mencionaba en la
Relacion de confesores, donde indicaba que “por consejo de un tal padre fray Melchor”
se acercd a los jesuitas.™

No podemos saber con seguridad si este religioso existi6 o fue una creacion de
Maria Antonia para justificar su contacto con los jesuitas en un intento por facilitar el
avance de su proyecto, lo que, en cualquier caso, nos hablaria de su reconocimiento de
las dindmicas y competencias entre las 6rdenes. De ser certera la intervencion de este
fray Melchor, sigue siendo significativo el juego entre autoridades y potestades. La
inactividad por parte de la orden es la que lleva a un carmelita descalzo a recomendar a
Maria Antonia que recurra a los jesuitas, pero tal vez este todavia vivia cuando Maria
Antonia escribié la primera parte de su texto y opté por mantenerlo en el anonimato,
posiblemente para evitarle problemas en el seno de su orden. Estas precauciones
desaparecen al elaborar su Relacién de confesores, ya en torno a 1754, tal vez porque

dicho religioso ya habia fallecido o porque su fundacion era entonces una realidad. Este

13 Relacién de Confesores, en Autobiografia, f. 47r. (AHDS, K - 1 -3)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

362


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

caso nos permite plantear la intencionalidad tras las palabras o ausencias de Maria
Antonia. Al trasladar esto a sus relaciones espirituales, podemos plantear que la decisién
de ensalzar a unos confesores u otros en sus escritos, mencionar o no sus nombres, pudo
ser premeditado, bien para informar en detalle al confesor que le mandé escribir sobre
todos ellos, o precisamente para favorecer a unos mas que a otros, a la asistencia y
ayuda que le proporcionaron.

Fruto de esta recomendacion o de su propia iniciativa, Maria Antonia comenz6 a
tratar con la Compafiia de Jesus. Fueron dos sus confesores jesuitas: Joaquin Blanco y
José Carral. De Joaquin Blanco,™ Maria Antonia destacaba su buen trato, que la confesé
“con gran gusto y calidad” entre junio y agosto de 1730," ademas de que era “sujeto de
mucha virtud y letras” (JESUS, 2021: 514). Este, como director, le reguld las
confesiones, la animé a comulgar todos los dias, la ayud6 con algunos escrupulos; pero
a la vez le impuso ciertas penitencias y la mortificaba a través de la doctrina. En cierto
sentido, actué como un director espiritual. Ademas, para certificar su direccion, Joaquin
Blanco compartia las declaraciones de Maria Antonia con otro jesuita, el padre
Campoverde, y ambos la aprobaron, asi como actuaron de forma conjunta para
favorecer la fundacion de Santiago.

Maria Antonia, continuando con su animo fundador, volvié a Galicia, donde
conoci6 al también jesuita José Carral,'® que era el rector del colegio que la Compafiia
tenia en Santiago. A Carral lo describia como “alto y seco de mucho aspecto”, lo que
animo a Maria Antonia a pedirle que fuese su director espiritual, ya que buscaba a un
confesor que le “mortificase el alma” (JESUS, 2021: 548) y que no creyese todo lo que
ella decia, que dudase y la pusiera a prueba antes de certificarle el origen divino de sus
experiencias (JESUS, 2021: 548-549).)" Sin embargo, durante un tiempo este se negé a
atenderla en nada mas que la confesion, por lo que Maria Antonia continué en su
blsqueda de confesores (JESUS, 2021: 575). De nuevo, Maria Antonia se mostraba

bastante independiente a la hora de elegir con quien confesar y la forma en la que

14 Fallecido en Madrid en 1736. Entr6 en la Compafiia en 1691 y profesd con los cuatro votos en 1708.
Ensefi6 gramaética, filosofia y teologia; fue misionero y también rector del colegio de Toledo. AHDS,
Investigaciones biogréficas, K — 111, «Joaquin Blanco».

5 AHDS, Investigaciones biograficas, K — 1, «Joaquin Blanco».

16 Nace en 1690 en Orense. Como jesuita, sigui6 los estudios propios de la Compafiia, a la que ingresé en
1706. Fue lector de Teologia Moral en la universidad de Santiago. Entre 1734-1737 fue rector del colegio
de la Compafiia en Orense (RIVERA VAZQUEZ, 1989: 53-195).

7 Lo contrario a la actuacion de José Ventura de Castro, uno de sus primeros confesores.

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

363


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

gestionar sus aspiraciones espirituales. Tal vez su condicién de seglar le permitia actuar
con esta autonomia, eligiendo por si misma en cada ocasion lo que ella creia méas
conveniente ante la ausencia de una jerarquia directa ante la que responder, como si
sucedia en el interior del claustro. Ademas, el no existir un voto especial de obediencia,
ni un compromiso de direccion espiritual, pudo favorecer la continuacion de esta
tendencia de recurrir a aquellos confesores a su disposicion. Este mismo criterio
individual es el que se plantea que guio sus maniobras familiares para conseguir su
escalada social y asegurar una mejor vida material para su familia (REY CASTELAO,
2016b), por lo que podriamos encontrar cierto paralelismo entre su forma de organizar
su vida terrenal y su vida espiritual.

Finalmente, José Carral se convirtié en su director espiritual. La relacion entre
ambos comenz6 de forma tensa y Carral se mostrd6 como un confesor rigido. Maria
Antonia, en retrospectiva, al escribir, sefialaba desconocer como pudo aguantar todo lo
que le hizo pasar, si bien llegé a considerarlo el mejor padre espiritual que tuvo en su
vida.’® Sobre él decia que era un gran sujeto con capacidad para “probar y examinar
espiritus”,* pero también para ejercitar y mortificar.

Sus primeros encuentros fueron tensos. Al parecer, Carral tenia relacion con el
arzobispo de Santiago, quien conocia a Maria Antonia desde sus tiempos con José de
Castro, ya que el obispo de Tuy le habia mandado sus primeros escritos. Asi, el
arzobispo le habia entregado a Carral estos textos antes de que la conociese,
condicionando también su opinion hacia Maria Antonia. La oposicién del arzobispo
hacia Maria Antonia determind la opinidn del jesuita sobre ella y asi se lo demostraba:
“me decia que era alborotadora del mundo y que el demonio me engafaba” (JESUS,
2021: 598-599), que fingfa ser santa, motivo por el que el entorno la tenfa como tal.?
Sin embargo, la relacion espiritual entre ambos cambi6 y asi lo narraba Maria Antonia
en su Relacion de confesores,?* mientras que en la Autobiografia ahondaba mas en los
conflictos que provocaron el cambio en la actitud de su director (JOSE, 2021: 602-627).

La relacion entre ambos dio un viraje cuando este confesor la puso a prueba. Al

parecer, ella habia perdido su credibilidad en Santiago por no haber podido llevar a cabo

18 Relacién de Confesores, en Autobiografia, f. 51r. (AHDS, K - 1 -3)

19 Relacién de Confesores, en Autobiografia, . 51r. (AHDS, K - 1 -3)

20 Relacién de Confesores, en Autobiografia, ff. 55rv. (AHDS, K - | -3)

2! Relacion de Confesores, en Autobiografia, ff. 58v-62r. (AHDS, K - | -3)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

364


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

su fundacion, por lo que Carral le ofrecio defenderla publicamente, clavando unos
papeles en la puerta de la catedral, para recuperar su crédito y remarcar su inocencia.
Segln su Autobiografia, Maria Antonia se negd con rotundidad, correspondiéndose su
respuesta con los modelos de humildad y sometimiento a los designios divinos,
rechazando por un lado intervenir de alguna forma y, por otro, la posibilidad de verse
ensalzada. Ella achacaba a esta respuesta que Carral dejase de lado la sequedad con la
que le habia tratado hasta ese momento.?

Pocos detalles mas tenemos sobre la direccidn espiritual de este jesuita. Parece
que algo después de que cambiase su opinion sobre ella, Maria Antonia fue expulsada
de Santiago por el arzobispo y parti6 a Madrid, donde gestiond su acceso a la vida
religiosa y recurrio a varios confesores, hasta que establecio una relacion espiritual mas
estable con Gaspar Agudo,” canénigo al que conocié en Alcala en 1732.% Habia sido
colegial en Mélaga y graduado en la Universidad de Alcala. Maria Antonia lo definia

»25 3] que habfa

como “sujeto de mucha virtud, oracion y trato con Dios (...) harto docto
querido tratar y conocer antes de tomarlo como director espiritual (JESUS, 2021: 684).
Parecia importante para Maria Antonia conocer con anterioridad a aquellos que la
dirigirian espiritualmente, de forma que pudiese aproximarse a su caracter antes de que
estos se convirtiesen en sus directores.

En cuanto a la forma en la que este se convirtié en su director espiritual, ella
sefialaba que lo decidi6 por mediacion divina, y que le “obligd” a que la aceptase por
hija espiritual (JESUS, 2021: 689). Afiade: “algo se resistio, pero no mucho; porque el
Sefior le puso, al punto, inclinacién a tratarme” (JESUS, 2021: 689). El hecho de que
use el verbo obligar, en lugar de suplicar, por ejemplo, nos da muestras de su
determinacion a la hora de solicitarlo como director, asi como en su determinacion y en
la confianza en si misma y en la mediacion divina.

En su caso, la relacién espiritual entre los dos supuso que Maria Antonia
escribiese su vida, ya que fue una de las primeras 6rdenes que este le dio. Sin embargo,

también se dieron otras situaciones en las que este director la puso a prueba y que nos

22 Relacion de Confesores, en Autobiografia, ff. 61v. (AHDS, K - | -3)

% Nacié en 1685. Fue canénigo de la Magistral de Alcaléa y se le consideraba ejemplar y docto,
especializado en teologia mistica. Fue colegial en Malaga y se gradud en la Universidad de Alcala.
AHDS, Investigaciones biogréficas, K — 11, «Gaspar Agudo».

2 ACCDSC, Investigaciones biograficas, K — 111, «Gaspar Agudo».

% Relacion de Confesores, en Autobiografia, f. 75r. (AHDS, K - 1 -3)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

365


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

acercan al desarrollo interior de las relaciones espirituales. Concretamente, Maria
Antonia repasa el episodio de un éxtasis en el que este le ordend, a modo de
“mortificacion” que se pusiera de rodillas, le descalzase y le besara el pie sin zapato,
humillandose y demostrando en esta misma linea su obediencia (JESUS, 2021: 690).

En su texto Maria Antonia no critic6 estos mandatos y manifesto su felicidad al
respecto, pero son practicas que nos plantean ciertas cuestiones (JESUS, 2021: 690).
Por un lado, creemos que son claros los deseos de mortificacion por parte del confesor,
pero por otro, también podrian haber sido considerados desmedidos por la humillacién y
sumisién que contenian este tipo de ejercicios. Aunque en el contexto de las relaciones
espirituales, la obediencia y la mortificacion justifican estas tendencias, no son
realidades que suelan aparecer con frecuencia, especialmente si recordamos los casos de
solicitacion de la época y las denuncias contra practicas y palabras impudicas en el seno
de las relaciones espirituales (HALICZER, 1998, 2002; DUFOUR, 1996; SARRION
MORA, 2010).

La buena fama de Agudo, junto con la certificacion de Maria Antonia y su
posterior entrada en la vida religiosa, privarian a este episodio de una mayor publicidad,
pero es posible que, de haberse elaborado su Vida por un tercero, este episodio hubiese
sido omitido, censurado o justificado, tal vez explicando las posibles motivaciones del
director (MALENA, 2012).*° Ademés, Maria Antonia segufa siendo seglar, es decir, no
era una mujer consagrada y, por ello, seria posible plantear que carecia de la potestad
para defenderse en este tipo de situaciones, que si fueron reclamadas en la época por
otras religiosas. En cualquier caso, como vemos, las relaciones espirituales en ocasiones
implicaban practicas que podrian considerarse denigrantes y ser denunciadas y
reclamadas, algo que no tuvo lugar en el caso de Maria Antonia (JIMENEZ SAENZ DE
TEJADA, 2023b). La relacion de direccion espiritual que se establecié entre ambos
también se patento en el hecho de que este le obligé a escribir su vida. Ante las dudas y
el rechazo de ella, Agudo insistid en que la obediencia ciega “no discurria tanto”
(JESUS, 2021: 698). Marfa Antonia acab6 cediendo y concluy6 esta segunda version de
su vida en 1732, aungue los textos que se han conservado son posteriores, escritas ya
como monja profesa (JESUS, 2021: 697-698).

2 Algunos trabajos apuntan al ocultamiento de otros episodios de su vida (REY CASTELAO, 2016b).

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

366


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

Durante su relacion con Agudo, segln el testimonio de Maria Antonia, ella
reafirmo constantemente sus deseos de cesar en los intentos fundacionales y profesar
como carmelita descalza en el convento de Corpus Christi de Alcald, pero este se
oponia, insistiendo en la fundacién, aunque acabd por ceder y la ayudo a profesar como
religiosa. Fue ella la que se impuso y persistio en sus aspiraciones, justificAndose a
través de la mediacion divina (JESUS, 2021: 700-703). Son significativas las
expresiones que Maria Antonia empleaba para presentar la oposicién de Agudo:

“Hizo tantos retruécanos para disuadirme de mi pensamiento, que confieso que si Dios no
me asegurara con su divina palabra y representacion de donde habia de lograr mis deseos,
con las disuasiones tan expresivas de mi padre doctor Agudo, era tan facil dejar mi
pretension en esta provincia como beber un sorbo de agua. Me hacia reventar el santo
letrado; y yo tiesa y mas tiesa, que nunca estuve tan cabezuda de cabeza como en esta
ocasion; él, que no habia de ser monja en este santo convento; y yo, erre que erre que erre
en que si” (JESUS, 2021: 703).

La firmeza de Maria Antonia, y el hecho de que consiguiese sus deseos, muestran
que la dindmica de esta relacion espiritual fue diversa. No estuvo sometida, sino que,
apoyandose y justificandose a través de los designios divinos, hizo prevalecer sus
aspiraciones. No se dobleg0 y acabo6 consiguiendo su entrada en el convento de Corpus
Christi, lo que, trasladado a otras realidades de esta relacion, nos permite plantear que
posiblemente su rechazo ante la escritura respondia a los patrones de humildad de la
época, Y no tanto a un rechazo genuino (WEBER, 1990), ya que, posiblemente, de no
haber querido escribir hubiese tratado de imponer también su criterio. Otra muestra de
esta autonomia de Maria Antonia la tenemos en la Relacion, en la cual sefialaba que este
director queria “arreglar” su vida, repartiendo el dia y la noche en ejercicios espirituales,
pero ella se negd. De nuevo ella se impuso, argumentando que Dios ya le habia
dispuesto la forma en la que debia gestionarlo por si misma, siguiendo el modelo de
vida religiosa al que aspiraba.?” Su propio plan de ascenso vital también nos habla de
esta independencia.

También siguid su propio criterio cuando entrd en la vida religiosa y Agudo se
ofreci6 a continuar dirigiéndola espiritualmente, pero ella no quiso. Se justificaba
planteando su preferencia por un confesor carmelita descalzo, mientras que Agudo era
agustino: “no tuve necesidad, -poca ni mucha, ni apetito- de decirle nada ya de mis

cosas, porque para todas ellas hallé en mi sagrada religion quién les pudiera dar

2" Relacion de Confesores, en Autobiografia, ff. 83v-84r. (AHDS, K - | -3)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

367


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

salida”.”® En cualquier caso, su argumentacion no se limitaba a sefialar la falta de
necesidad, sino que aludia a su falta de “apetito”,?® es decir, ganas o interés particular en
volver a tratar con él. De nuevo, se escudaba en la providencia divina para justificar esta
opinion, pero creemos que es significativo que fuese tan sincera al respecto.

Maria Antonia mostraba su independencia en sus actos y, aunque empleaba el
recurso a lo divino con frecuencia, a la vez que afirmaba su deseo y predileccion por la
obediencia, no se presentaba sumisa. Ella se expresaba con cierta libertad y el propio
contenido del texto nos demuestra esta preferencia. Aunque en este tipo de
composiciones no es comdn encontrar comentarios tan libres, tal vez el contexto de
privacidad y confianza en el que se enmarcaba la relacion con su director, a quien
dirigia sus palabras, la animaba a ello.

Ademas, la relacion con Agudo no acabé del todo bien. Este se nego a devolverle
sus escritos, o rehuso hacerlo inmediatamente, y Maria Antonia expreso su descontento
cuando escribio la segunda parte de su Autobiografia, ya que consideraba peligroso que
su testimonio no estuviese bajo la custodia de su orden. Finalmente, recuperé los textos
cuando Agudo fallecio, pero esto no evitd que Maria Antonia criticase su
comportamiento (JESUS, 2021: 757-765).

Confesores y directores espirituales dentro del claustro

Las relaciones espirituales de Maria Antonia se vieron afectadas por su entrada a
la vida conventual. Ya en su noviciado tuvo que dejar de elegir a su confesor, porque no
era la costumbre de su comunidad (JESUS, 2021: 74). Como monja profesa si pudo
elegir, pero en cierta forma se le impuso. Maria Antonia mantuvo sus aspiraciones a la
hora de tener un director espiritual. Al parecer, solicitdé que le buscasen o recomendasen
un religioso apto para ello, lo que devino en una imposicion porque no llegaron a

consultarle: “Tomo su reverencia [Su maestra] el encargo por su cuenta y hablo al padre

fray Juan de Cristo” (Jestis, 2021: 757-758).%° Su discurso es un poco diferente en la

Autobiografia y en la Relacion de confesores. En ambos casos sefiala que su nuevo

%8 Relacion de Confesores, en Autobiografia, f. 85v. (AHDS, K - | -3)

%% El Diccionario de autoridades define “apetito” como: Movimiento fuerte del 4nimo que nos inclina y
Ileva & querer y apetecer las cosas: y aunque su significaddo comprehende lo racional y sensudl, con todo
€ss0 se toma mas comunmente por las cosas corporéles y sensitivas, que son comunes a los hombres y a
los brutos. Primera acepcion del Tomo | (1726). (Disponible en: https://apps2.rae.es/DA.html)
(Consultado el 08/04/2025)

% El subrayado es nuestro.

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

368


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

director fue elegido por su maestra y no por ella, pero en el primer texto es mas neutra,
mientras que en el segundo destaca la imposicion de la superiora.

Maria Antonia no mostré rechazo inicial, al menos segun su testimonio, pero si
ciertas reticencias. Sus experiencias anteriores le habian mostrado lo que podia costar
encontrar un director apto y asi exponia sus dudas: “;Padre que tan poco cuesta, y a
proposito para mi? No sé qué te diga, Maria Antonia” (JESUS, 2021: 758) aludiendo
precisamente a la extrafieza causada por esta rapidez y presentando su caracter
inconformista. De forma mas clara se expresaba en la citada Relacion, en la que insistia
“por habérmelo la maestra que tuve, segunda, impuesto en ello (...) pero no me parecio
era muy a propdsito para mi”.** En ambos casos expresé que no tuvo capacidad de
decision, algo con lo que si habia contado en su vida como seglar; pero es en la
Relacion, elaborada con posterioridad a la Autobiografia, en la que especificaba que fue
una imposicion tener a ese director, no un deseo.

La relacion espiritual entre ambos durd un afio. No lo rechazé como director, pero
si parece que se dio cierta incomodidad. Maria Antonia no sentia que estuviese
dirigiendo su espiritu como debia y ante las dudas que le surgian “era lo mismo que
decirsela a una pared” (JESUS, 2021: 759), porque él no la ayudaba a decidir si debia o
no dejarle. Finalmente, le despidi6 como director “que no esta en mi mano el poder
remediar lo que siento; y vuestra reverencia habrd de perdonar mi atrevimiento en
dejarle” (JESUS, 2021: 759). De nuevo, una muestra de su independencia y su
capacidad de decision que se traslado a todos los aspectos de su vida, también respecto a
su salud espiritual.

Otro elemento que trae a colacion este caso es, de nuevo, la interferencia de las
jerarquias en las relaciones espirituales. Hemos visto como durante su vida como seglar
fueron las autoridades regulares y diocesanas las que mediaron en la relacién con sus
confesores, pero ya como religiosa fue la autoridad de la comunidad, en este caso la
maestra, una superiora, la que decidié quien debia ser su director o confesor habitual.
Maria Antonia no estuvo conforme con esta imposicion, como manifestaba en su obra
posterior, pero tal vez se vio condicionada por su posicién en la comunidad, de la que
habia empezado a formar parte recientemente. En cualquier caso, fue su criterio el que

acabd imponiéndose, pese a estos intentos de injerencia de su superiora.

%! El subrayado es nuestro. Relacion de Confesores, en Autobiografia, f. 88v. (AHDS, K - | -3)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

369


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

Su siguiente confesor fue Antonio de la Cruz,** que la dirigi6 entre 1737 y 1744,%
mandandole de nuevo que escribiese su vida. Este le limitd las penitencias y solo le
permitia llevar a cabo la penitencia “comun y la ordinaria” (JESUS, 2021: 844, 855-
856), mientras que a otras de sus confesadas les ordenaba mortificaciones mas
llamativas, las cuales generaban cierto rechazo en Maria Antonia.** Ella misma
justificaba la decision final de dejarle como confesor por la mediacion divina. Segun
ella: “fue como si su Majestad estuviera enfadado con él y sus cosas” (JESUS, 2021:
860). Maria Antonia no se dirigié directamente a Antonio de la Cruz para notificarle su
decision, sino que dejo “al tiempo que descubriese mi resolucidon, como asi fue”
(JESUS, 2021: 864).

Es posible que esta disparidad de juicios respecto a las penitencias influyese en su
relacion. Maria Antonia percibia la atencion de su director a otras compafieras y se
sentia dejada de lado, ya que, segun su testimonio, con el paso del tiempo no la atendia
igual, escudandose en sus obligaciones como prior en Madrid. El distanciamiento y la
forma en que orientaba la vida espiritual de sus compafieras propiciaron el fin de la
relacion, que se desarrolla Unicamente en la Autobiografia y no en la Relacion
espiritual. Precisamente, ambos textos tenian como destinatario al mismo confesor, por
lo que Maria Antonia evitd las reiteraciones: “Ya dije en su lugar como traté a este padre
y todo lo que ha pasado con él. Que en fin, si vuestra referencia, padre mio, lo quisiese
ver, alla tiene por donde”.®

El término de esta relacién con Antonio de la Cruz fue paralelo al comienzo de la
direccion con Joaquin de Santa Ana (1 c. 1745), carmelita descalzo y definidor general
portugués que la tratdé espiritualmente entre 1743 y 1745. Su presencia en la vida
espiritual de Maria Antonia nos presenta otra version mas de las relaciones espirituales
modernas, en este caso la posibilidad de desarrollarlas a través de la correspondencia.
Este se ofrecié a tratar a Maria Antonia antes de visitar Alcala y a partir de entonces se
comunicaron en persona y por carta (JESUS, 2021: 866). Pese a las dificultades que la

comunicacion escrita podia conllevar, fue un medio de comunicacién muy extendido en

%2 |ector de teologia escolastica, prior de Madrid y provincial. Fallecié en 1761. AHDS, Investigaciones
biograficas, K — 1, «Antonio de la Cruz».

¥ AHDS, Investigaciones biogréaficas, K — I11, «Antonio de la Cruz».

% Ella misma decia que de ser priora no hubiera dado su licencia para ese tipo de mortificaciones como
“las tales hijas tenian en el tal padre, todo lo que acaso yo no las dejaria hacer” (JESUS, 2021: 860).

% Relacion de Confesores, en Autobiografia, f. 90r. (AHDS, K - 1 -3)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

370


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

la época (ARANAZ DEL RIO, 1995), y que ofrecia oportunidades de contactos que
podian resultar enriquecedores para aquellas mujeres que no contaban con otros
confesores o directores de su gusto en su entorno.

Después de alguna incomprension inicial, la relacion espiritual entre ambos se
desarroll6 de forma amable y Maria Antonia le dio cuenta de su interior tanto oralmente,
cuando se encontraron, como por escrito. Con él habl6 de sus deseos de fundar un
convento en Santiago y este le regulé su vida espiritual, permitiéndole hacer unas
penitencias muy superiores a las que le habian dejado hacer sus confesores anteriores
(JESUS, 2021: 870-871), las cuales acabé dejando al enfermar.

Respecto a la comunicacion por carta cuando este confesor tuvo que ir a Portugal,
Maria Antonia mencionaba un intercambio de seis o siete (JESUS, 2021: 905), pero no
pudo escribir mas porque por un precepto del general, se le prohibio cualquier tipo de
correspondencia a cualquier persona (Jesus, 2021: 906). De nuevo, la injerencia de los
superiores podia resultar determinante para el desarrollo espiritual y de las propias
relaciones espirituales. Como consecuencia, durante un tiempo no tuvo director y tuvo
que recurrir a los confesores ordinarios de su comunidad.

Dadas las circunstancias y las limitaciones impuestas, Maria Antonia se dirigié a
su general, inquiriendo acerca de si podia 0 no hablar con algun religioso fuera de los de
su comunidad. Aprovecho la ocasion para solicitar como tal al rector del colegio de
Alcala, fray Pablo de la Concepcion,® dejando ella entrever sus aspiraciones y su
reconocimiento del entorno y los confesores disponibles®”. En la respuesta se le permitia
comunicarse con algunos carmelitas descalzos de la localidad, pero no se decia nada del
citado religioso y Maria Antonia no insistid, pero tampoco eligié a ninguno de los tres
que le ofrecieron (JESUS, 2021: 907-908).

Precisamente, el nuevo general era su anterior confesor, Antonio de la Cruz, con
quien no habia acabado en términos demasiados positivos debido al desencanto final.
Maria Antonia achacaba a esta fallida relacion la prohibicion de enviar cartas, “y como

tomod la vara en la mano, tuvo bellisima ocasion para mortificarme hasta echar todo el

% 1700-1770. Trat6 a Maria Antonia entre 1745 y 1748 y en torno a 1744 habia sido nombrado rector de
Alcald. Antes habia sido prior en Toledo. En 1748 fue elegido definidor general de las Indias, en 1757
vicario general y, dos meses después, general de toda la orden. Archivo Provincial de los Carmelitas
Descalzos. Libro de Capitulos Provinciales de la provincia del Espiritu Santo; C—1-2, ff. 117; 193-198.

%7 Este tipo de muestras se ven también en otras di6cesis en las que las preladas sugieren a aquellos que
quieren por confesores ordinarios o extraordinarios (JIMENEZ SAENZ DE TEJADA, 2024).

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

371


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

resto de su poder como prelado, y yo su stibdita” (JESUS, 2021: 910). Volvio a escribir
a este provincial,*® sefialando que “tenia cosas precisas de conciencia” y que de esos tres
sujetos ninguno “se acomodaba mi alma”, remarcando su parecer al indicarle al prelado
“gue ya sabia su reverencia que las dichas cosas tocantes a la conciencia, que si Dios no
me movia a que las dijera a aquellos, que no sé qué me pudiera obligar” (JESUS, 2021:
910).

Aparece de nuevo este caracter de Maria Antonia, que mostraba su juicio a la hora
de elegir a sus confesores, retomando la forma de actuar que habia manifestado en sus
relaciones espirituales como seglar. Auspiciandose en Dios, reconocia la capacidad de
aquellos que le eran propuestos para tratarla, los que le ofrecian sus superiores, pero ella
los declinaba. Finalmente, el provincial cedio y pudo tratar con fray Pablo de la
Concepcion (1700-1770), con el que se confesd entre 1745 y 1748,*° Maria Antonia lo

describe como:

“sujeto harto docto también, de excelente comprensidn y explicacion en todas materias;
gue yo experimenté muy real, verdadero, sin engafio ni ficcion; hombre aunque no muy
viejo muy maduro y detenido. Este me desataba con tanta claridad mis dudas, no sélo en

cosas naturales y accidentales de la vida sino en todas lineas tocantes a las cosas que yo le

comunicaba de mi espiritu”®.

La relacion entre ambos se desarrollé en buenos términos, tanto es asi que ella
misma indicaba “Yo proseguia con el dicho padre rector muy bien” (JESUS, 2021: 922),
pero su relacion concluyé cuando este fue trasladado.** Este fue el que méas colabord
para encauzar la fundacion de Santiago.

En Santiago, Maria Antonia opté por confesarse con los dos ordinarios que fueron
nombrados para el convento, Andrés de Santa Teresa y Juan de San Joaquin. Eran de
“diversos genios” (JESUS, 2021: 1074), pero los describia como virtuosos y prudentes,
de modo que supieron llevarse bien entre si en lo espiritual y temporal. Ninguno de los
dos llamaba la atencion a Maria Antonia para tomarlo por director espiritual, pero optd
por Juan de San Joaquin, que le ayudd tanto en el devenir interior propio y de la
comunidad como en la edificacion de lo que seria el convento (JESUS, 2021: 1102). En

cualquier caso, ella misma sefialaba que por tener a este de asiento no desestimaba tratar

% 0 al general, duda, pero sabe que la respuesta se la emiti6 el provincial (JESUS, 2021: 910).

% AHDS, Investigaciones biogréficas, K — I11, «Pablo de la Concepcién».

%% Relacién de Confesores, en Autobiografia, f. 90r. (AHDS, K - 1 -3)

! “antes de irse a su destino”. Relacion de Confesores, en Autobiografia, f. 90r. (AHDS, K - | -3)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

372


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

con el otro confesor, y que “esta santa libertad” (JESUS, 2021: 1169) siempre la tuvo y
le convino en diferentes ocasiones. Vemos, de nuevo, esa tendencia de Maria Antonia
para elegir por si misma a quién dirigirse y cuadndo, presumiblemente en funcion de las

circunstancias de cada momento.

Conclusiones

La vida espiritual de Maria Antonia de JesUs y las relaciones espirituales que
desarroll6 a lo largo de ella, tanto como laica como religiosa, nos muestran una gran
diversidad. Ella buscé confesores y directores espirituales que le ayudasen a
comprender su devenir interior y esto la llevo a experimentar relaciones mas o menos
amables, con una evolucidn positiva 0 negativa y que también se vieron afectadas por
las intervenciones de terceros. Las relaciones que Maria Antonia establecié con todos
ellos, al menos tal y como ella las presenta, no estuvieron marcadas por la dependencia
total y absoluta, ni por la sumision incuestionable hacia ellos. Al contrario que otras
religiosas de la época (JIMENEZ SAENZ DE TEJADA, 2023c), que expresaban
constantemente en sus escritos esta dependencia, ella se muestra libre y autonoma,
persiguiendo unos objetivos vitales y espirituales concretos y recurriendo a aquellos que
podian favorecerla en ellos.

En sus textos autobiograficos Maria Antonia presenta esta diversidad y se
construye a si misma como el artifice de esta, presionando los limites de la obediencia a
sus confesores, eligiendo a unos y criticando la actuacion de otros, abogando por una
mayor comprension a la vez que presentaba su inconformismo vital y espiritual, ante el
cual no se mantuvo pasiva. A su vez, la forma en la que Maria Antonia remarco su
autonomia, su capacidad de autogestion y decision en el contexto espiritual muestra
paralelismos con el modo en que gestiond su vida familiar. En él, como hemos visto,
maniobrd con suficiente éxito como para ver culminado su proyecto fundacional, con la
consiguiente mejora social y material que esto conllevo para ella y su familia (REY
CASTELAO, 2016b).

Pero todo ello no impedia que, en su Edificio Espiritual, escrito en 1757 animase
a las religiosas de su comunidad a obedecer a sus confesores y, precisamente, a no
limitarse recibir el sacramento de penitencia, sino a buscar directores espirituales que

les ayudasen a disponer su alma para recibir a Dios. Al final de su vida, ya como priora

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

373


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

y fundadora de Santiago, Maria Antonia reclamaba la obediencia y la sumision a la hora

742 3 aquellas que no

de instruir. Llegaba incluso a tachar de “flojas y tibias
desarrollaban su vida interior a través de estos superiores, quienes “solo para confesarse
quiere al confesor, que eso le basta para su camino”.*® Sin embargo, Marfa Antonia
también defendia para ellas la libertad de decision y abogaba por la eleccion individual
de director por parte de cada religiosa.*

Habian pasado veinte afios desde la elaboracion de los primeros tomos de su Vida,
si bien no tantos desde la composicién del tercer tomo (1754-1755), en el que mantuvo
su critica hacia los confesores que la rechazaron, hacia aquellos que no fueron
adecuados para ella, opinion que mantuvo en el tiempo y que reiter6 al final de su
Autobiografia. Siguiendo las recomendaciones de la época, buscaba a aquellos mas
preparados, pero algunos de estos llegaron a decepcionarle, porque solo querian saber
sus pecados y no la orientaban en su desarrollo espiritual, a lo que ella aspiraba y a lo
que animaba a sus religiosas.* En sus escritos no dudd en criticar y renegar de esta
situacion e incluso insinud la falta de libertad con la que contaba para expresarse al

respecto:

“iVélgame el amor de Dios las cosas que yo dijera si me fuera permitido en esto que
empecé a decir de los pocos alientos y mal entender de algunos padres confesores, como
que pasé por ello muchas veces! Pero no les vuelvo la culpa, que mi mala explicacion les
daba el motivo, acaso, de temer” (JESUS, 2021: 201).

Su opinidn en este aspecto no cambid con el tiempo y los rechazos que sufrié por
parte de religiosos “letrados” le llevaron a plantear que era necesario combinar los
estudios con las virtudes, especialmente con la humildad, para asegurar que estos
cumpliesen bien con sus responsabilidades como confesores (JESUS, 2021: 1230-
1234).

Ademas, Maria Antonia entendia de forma particular las relaciones espirituales.
La union entre padre espiritual y confesada era para ella como un “concierto”, un

acuerdo religioso de asistencia, pero no un matrimonio que, en presencia de Dios, ataba

“2 Edificio Espiritual, f. 182 (AHDS, K - | - 4).

*% Edificio Espiritual, f. 182v (AHDS, K - | - 4).

* Edificio Espiritual, f. 183 (AHDS, K - | - 4).

** Las criticas a la poca utilidad de esta formacion son constantes al indicar “si las esconden o no se valen
de ellas en tiempo de tanta necesidad como era la mia” (JESUS, 2021: 179), “Que algunos de ellos decian
tener letras, pero a mi no me sirvieron sus libros...” (JESUS, 2021: 227) o al indicar “que aunque sean
todos de un hébito, no todos confrontan con un espiritu” (JESUS, 2021: 562).

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

374


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

hasta la muerte de una de las partes (JESUS, 2021: 866-867). No solo dejé claras sus
preferencias a la hora de tomar uno u otro director o confesor, sino que tenia sus propias
ideas respecto a lo que implicaba establecer esta relacion.

A esto se sumaba su confianza en su propia capacidad de discernimiento,
especialmente a la hora de reconocer el origen divino de sus experiencias. Esto le
permitia no desesperar ante los problemas con aquellos confesores que no la entendian,
porque ella confiaba en si misma por tener “a Dios de mi parte” (JESUS, 2021: 549),
una capacidad de autodiscernimiento que le daba autonomia y que justificaba a través
de experiencias divinas (JESUS, 2021: 548-549). Sin embargo, todo ello no evitd que
reconociese sus circunstancias y en determinados momentos se sometiese a la autoridad
masculina de sus superiores, si bien jugando con las fronteras y defendiendo sus

aspiraciones, proyectando la consecucion de ambiciones.

Bibliografia

Fuentes primarias impresas o editadas

ALVAREZ, J. A. (1869). Breve compendio de la vida extraordinaria de Maria Antonia del
Sefior (bulgo), la peregrina... Madrid: Imp. De “La Esperanza”.

Archivo Historico Diocesano de Santiago de Compostela (AHDS)

- Investigaciones biogréficas, K — 111

- Relacion de Confesores, en Autobiografia (AHDS, K - | -3)

- Edificio Espiritual, (AHDS, K - | -4)

Archivo General de la Orden de los Carmelitas Descalzos

- Libro de Capitulos Provinciales de la provincia del Espiritu Santo; C—I-2
CALATAYUD, P. de, (1749). Methodo préactico y doctrinal, dispuesto en forma de cathecismo
por preguntas, y respuestas, para la Instruccion de Religiosas en las obligaciones de su Estado,
y en el camino de la perfeccidn, y para que sus Confessores puedan con méas expedicion,
practica y alivio entender, y gobernar sus conciencias. Valladolid: Imp. Compafiia de la Buena
Muerte.

CASAL, P.B., (1870). Memoria de la V.M. Maria Antonia de Jesus, fundadora del convento de
Nuestra Sefiora del Carmen de Santiago... Santiago de Compostela: José M. Pareces.

JESUS, M. A., (2021). Madre Maria Antonia de Jests. Autobiografia (ed. Carmelitas descalzas
de Santiago de Compostela). Burgos: Fonte.

REAL ACADEMIA ESPANOLA, DICCIONARIO DE AUTORIDADES. Tomo | (1726).
“apetito”. (Disponible en https://apps2.rae.es/DA.html) (Consultado el 29/04/2025)

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

375


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

Fuentes secundarias

AMELANG, J. S., (1990). “Los usos de la autobiografia: monjas y beatas en la Catalufia
Moderna”. En M. NASH y J.S. AMELANG (Coords.), Historia y género: las mujeres en la
Europa moderna y contemporanea (pp. 191-214). Valencia: Diputacion provincial de Valencia.
ARANAZ DEL RIO, F., (1995). “Estructura del correo en Espafia durante el primer tercio del
siglo XVIII”. En VV.AA. Las comunicaciones entre Europa y América (1500-1993) (pp. 59-98).
Madrid: Ministerio de Obras Publicas, Transportes y Medio Ambiente.

BIENKO DE PERALTA, D., (2008). “Los territorios del yo. La autobiografia espiritual en la
época virreinal”. En D. BIENKO DE PERALTA, B. BRAVO RUBIO (Coord.), De sendas,
brechas y atajos. Contexto y critica de las fuentes eclesiasticas, siglos XVI-XVIII (pp. 35-53).
México D.F.: Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM), Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.

BIENKO DE PERALTA, D., (2014). “Voces del claustro. Dos autobiografias de monjas
novohispanas del siglo XVII”. Relaciones. Estudios de historia y sociedad, N° 139, pp. 157-
194.

BILINKOFF, J., (2005). Related Lives, Confessors and Their Female Penitents, 1450-1750,
Ithaca, Nueva York: Cornell University Press.

BOLUFER PERUGA, M., (2014). “Multitudes del yo: biografia e historia de las mujeres”.
Ayer, N° 93, pp. 85-116.

BURRIEZA SANCHEZ, J., (2016). “Teresa de Jests y la Compafiia de Jesls: una palabra
experimentada”. En E. CALLADO ESTELA (Coord.), Viviendo sin vivir en mi: estudios en
torno a Teresa de Jesus en el V Centenario de su nacimiento (pp. 91-185). Madrid: Silex.

CACIOLA, N., SLUHOVSKY, M., (2012). “Spiritual Physiologies: The Discernment of Spirits
in Medieval and Early Modern Europe”. Preternature. Critical and Historical Studies on the
Preternatural, N° 1, pp. 1-48.

CAMPAGNE, F. A., (2016). Profetas en ninguna tierra. Una historia del discernimiento de
espiritus en Occidente, Buenos Aires: Prometeo.

CAMPAGNE, F. A., (2024), “Permiso para creer, licencia para dudar: el discernimiento de
espiritus como dispositivo teoldgico clave en la historia religiosa de Occidente”. Teologia, Vol.
61, N°143, pp. 97-133

CARMELITADESCALZA, (1992), Madre Maria Antonia de Jesus, Fundadora del Carmelo de
Santiago de Compostela, Burgos: Monte Carmelo.

CARMELITA DESCALZA, (1991). Una Mistica Gallega en el siglo XVIII, La \enerable
Madre Maria Antonia de Jesus, A Corufia; Fundacion Barrié.

CARMELITAS DESCALZAS DE SANTIAGO DE COMPOSTELA ,(2013). “Madre Maria
Antonia de Jests: un fuego de amor que consume la vida”. Monte Carmelo, Vol. 121, N° 3, pp.
509-546.

CATTO, M., (Ed.) (1999). La direzione spirituale tra medievo ed eta moderna. Percorsi di
ricerca e contesti specifici, Bolonia: Societa editrice il Mulin.

CATTO, M., (2009). La Compagnia divisa. Il dissenso nell ordine gesuitico tra ‘500 e 600,
Brescia: Morcelliana.

CEBOLLADA SILVESTRE, P (SJ) (2017). “El acompafiamiento espiritual en la historia”.
CONFER, \Wol. 56, N° 214, pp. 293-313.

CIERVA Y DE HOCES, M., (1988). La Madre Maria Antonia de Jests, Fundadora del
Carmelo de Santiago, Pontevedra: Graficas Ramiro Paz.

DUFOUR, G, (1996). Clero y sexto mandamiento. La confesion en la Espafia del siglo XVIII,
Valladolid: Ambito.

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

376


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

GIL DE MURQO, E. T., (2002). Aquella secreta luz una biografia de la Madre Maria Antonia de
Jesus, fundadora del Monasterio de MM. Carmelitas Descalzas de Santiago de Compostela,
Burgos: Monte Carmelo.

GONZALEZ RAPOSO, M. S., (2013). “Maria Antonia Pereira y Andrade (1700-1760). Sintesis
biogréfica”. Monte Carmelo, Vol. 121, N° 3, pp. 437-461.

HALICZER, S., (1998). Sexualidad en el confesionario. Un sacramento profano, Madrid: Siglo
\eintiuno.

HALICZER, S., (2002). Between Exaltation and Infamy. Female mystics in the Golden Age of
Spain, Oxford: Oxford University Press.

HOWELLS, E., (2012). “Early Modern Reformations”. En A. HOLLYWOOD y P. Z.
BECKMAN (Eds.), The Cambridge Companion to Christian Mysticism (pp. 114-134).
Cambridge, Cambridge University Press.

IBANEZ CASTRO, J., (2023). Visionarios y visionarias en la Espafia moderna. La politica y el
espiritu, Madrid: Cétedra.

JIMENEZ SAENZ DE TEJADA, M., (2020). “Instruir y confesar monjas: El Método practico y
doctrinal... para la instruccion de religiosas..., de Pedro de Calatayud”. En J. J. IGLESIAS
RODRIGUEZ e I. M. MELERO MUNOZ (Coords.), Hacer historia moderna: Lineas actuales
y futuras de investigacion (pp. 1121-1133). Sevilla: Universidad de Sevilla.

JIMENEZ SAENZ DE TEJADA, M., (2023a). “La confesion de religiosas y su gestion: el caso
de las brigidas de Vitoria y el obispado de Calahorra (1751-1832)”. En O. REY CASTELAO y
F. CEBREIRO ARES (Coords.), Los caminos de la Historia. Presente y porvenir de la
investigacion (pp. 1177-1184). Santiago de Compostela: Universidad de Santiago de
Compostela.

JIMENEZ SAENZ DE TEJADA, M., (2023b). “El proceso de cambio de jurisdiccion del
convento de Sancti Spiritus de Granada (s. XVIII): vertientes de un conflicto”. Archivo
Dominicano, N° 44, pp. 23-49.

JIMENEZ SAENZ DE TEJADA, M., (2023c). “La madre Ana Felipa de los Angeles: una Vida
marcada por los confesores”. En H. LINARES GONZALEZ y D. OCHOA RUDI (Eds.), En el
paraiso de los altares. Elites eclesiasticas, poder, mediacion, y mecenazgo en el mundo ibérico
moderno, siglos XVI-XVIII (pp. 451-468). Madrid: doce calles.

LUIS LUIS, L., (OCD) (2013). “Maria Antonia de Jesus, una mistica extraordinaria, singular:
soltera, casada y religiosa fundadora del Carmelo de Santiago”. Monte Carmelo: Revista de
Estudios Carmelitanos, Vol. 121, N° 3, pp. 475-492.

MACIAS, F. S., (2022). Palabras del mas aqui y del méas alla. Teresa de Avila, sus primeros
biégrafos y el disefio de la santidad catélica en la Europa de la Contrarreforma (1562-1614),
Madrid: Institucion Fernando el Catolico.

MALENA, A., (2012). “Ego-documents or ‘Plural Compositions’? Reflections on Women’s
Obedient Scriptures in the Early Modern Catholic World”. Journal of Early Modern Studies, N°
1, pp. 97-113.

MARTIN DEL BLANCO, M., (2005). “Madre Maria Antonia de Jes(s, una mistica carmelita
descalza del siglo XVI11”. Monte Carmelo, N° 1, Vol. 113, pp. 55-135.

MONGINI, G, (1999). “Dall’obbedienza alla liberta dello spirito. Carismo, esperienza mistica e
direzione spirituale nella vicenda di Brigida Morello di Gest (1610-1619)”. En M. CATTO
(Ed.), La direzione spirituale tra medievo ed etd moderna. Percorsi di ricerca e contesti
specifici (pp. 105-159). Bolonia: Societa editrice il Mulino,

MORTE ACIN, A., (2020). “Biografias y hagiografias como fuente documental. La vida de sor
Catalina de Cristo”. En R. M. ALABRUS IGLESIAS, J. L. BETRAN MOYA, J. BURGOS
RINCON, B. HERNANDEZ, D. MORENO, M. PENA DIAZ (Coords.), Pasados y presente:

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

377


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

estudios para el profesor Ricardo Garcia Carcel (pp. 823-832). Barcelona: Universitat
Autonoma de Barcelona: Departament d'Historia Moderna i Contemporania

NEIRA CRUZ, X. A., (2013). “Maria Antonia de Jesus (1700-1760): la mujer y su tiempo”. En
Monte Carmelo, Vol. 121, N°3, pp. 463-473.

POUTRIN, 1., (1995). Le voile et la plume. Autobiographie et sainteté féminine dans I'Espagne
moderne. Madrid: Casa de Velazquez.

RICE, R. A., (2014). “La relacion entre las Carmelitas Descalzas y la Compafiia de JesUs:
milagros y maravillas en el siglo XVI1”. Destiempos, N° 37, pp. 76-92.

REY CASTELAOQO, O., (2012). “Las experiencias cotidianas de la lectura y la escritura en el
ambito femenino". En ARIAS DE SAAVEDRA, I. (Ed.), Vida cotidiana en la Espafia de la
llustracion (pp. 615-642). Granada: Universidad de Granada.

REY CASTELAO, O., (2016a). “Amor divino € amor mundano: a experiencia das mulleres
casadas e das viavas en relixion. Os “beaterios” e conventos de Galicia nos séculos XV-XVIII™.
Revista de Estudios Mifiorans, N° 14-15, pp. 51-76.

REY CASTELAO, O., (2016b). “"Emociones y sentimientos en la correspondencia de dos
escritoras gallegas del XVIII". En M. L. CANDAU CHACON (Ed.), Las mujeres y las
emociones en Europa y América, siglos XVII-XVIII (pp. 237-271). Santander: Universidad de
Cantabria.

STROPPA, S., (2008). “Il direttore spirituale nel Seicento francese e italiano”. En G. ZARRI,
(Ed.), Storia della direzione spirituale, vol. IIl. L’eta moderna a cura di Gabriella Zarri (pp.
411-435). Brescia: Morcelliana.

SARRION MORA, A., (2010). Sexualidad y confesion: la solicitacion ante el Tribunal del
Santo Oficio (siglos XVI-XIX), Cuenca: Universidad de Castilla-La Mancha.

SAN JOSE, 1., (1959). La Venerable Madre, M2 Antonia de Jesus, Carmelita Descalza: su vida
y su doctrina (1700-1760) (Tesis Doctoral en Teologia). Pontificia Universidad Eclesiastica de
Salamanca: Salamanca.

SLUHOVSKY, M., (2007). Believe Not in Every Spirit: Possession, Mysticism, and
Discernment in Early Modern Catholicism, Chicago: The University of Chicago Press.

THOMPSON, C., (2013). “Dangerous Visions: The Experience of Teresa of Avila and the
Teaching of John of the Cross”. En C. COPELAND and J. MACHIELSEN (Coords.), Angels of
Light? Sanctity and the Discernment of Spirits in the Early Modern Period. Leiden: Brill.

VIRGEN DEL CARMEN, E., (1931). La monjita del Penedo, Tomo I, Santiago de Compostela:
Imprenta del Seminario de Compostela.

VIRGEN DEL CARMEN, E., (1948a). La monjita del Penedo, Tomo Il, Madrid: Florez.

VIRGEN DEL CARMEN, E., (1948b). Compendio historico, Santiago de Compostela:
Imprenta del Seminario de Compostela.

WEBER, A., (1990). Teresa de Avila and the Rhetoric of Femenity, New Jersey: Princeton
University Press.

WEBER, A., (2011). “Los jesuitas y las carmelitas descalzas en tiempos de San Francisco de
Borja: amistad, rivalidad y recelos”. En E. GARCIA HERNAN y M. del P. RYAN (Coords.),
Francisco de Borja y su tiempo. Politica, religién y cultura en la Edad Moderna (pp. 103-114).
Valencia, Albatros: Institutum Historicum Societatis lesu.

WEBER, A., (2015). “La semantica disidente de Teresa de JesUs. Tres palabras clave”. En J.
GARCIA ROJO (Ed. Lit.), Teresa de JesUs: V centenario de su nacimiento historia, literatura y
pensamiento: Actas del Congreso Internacional Teresiano (pp. 151-168). Salamanca:
Universidad Pontificia de Salamanca.

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

378


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

“Pluralidad y autogestion...” MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA
y

ZARRI, G, (2008). Storia della direzione spirituale, vol. IIl. L’eta moderna a cura di Gabriella
Zarri, Brescia: Morcelliana.

ZARRI, G, (2016). Uomini e donne nella direzione spirituale: (secc. XIlI-XVI), Spolento:
Fondazione Centro italiano di studi sullalto Medioevo.

MAGALLANICA, Revista de Historia Moderna ISSN 2422-779X
12/23, (2025: 349-379) http://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

379


http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

