
MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna: 12 / 23 (Varia) 
Julio - Diciembre de 2025, ISSN 2422-779X 

 
 

PLURALIDAD Y AUTOGESTIÓN EN EL DESARROLLO ESPIRITUAL: LAS 

RELACIONES ESPIRITUALES DE MARÍA ANTONIA DE JESÚS (PEREIRA Y 

ANDRADE) (1700-1760) 

 

 

 

Marta Jiménez Sáenz de Tejada 

Universidad de La Rioja, España 

 

 

 

 

Recibido:  06/05/2025 

Aceptado: 12/09/2025 

 

 

 

 

RESUMEN 

 

El estudio de las relaciones espirituales particulares de religiosas y monjas del periodo 

moderno nos aproxima a la diversidad que las caracterizó y a la variedad de realidades 

que pudieron darse en su seno. Existió todo un espectro de realidades que varió de 

relaciones de dependencia y subordinación femenina a otras en las que los roles se 

equilibraban e incluso pudieron darse ciertas inversiones. Frente a lo que ha planteado la 

historiografía más tradicional, la autonomía y el autodiscernimiento espiritual también 

existieron, como muestra el caso de María Antonia de Jesús (Pereira y Andrade) (1700-

1760), carmelita descalza y fundadora de Santiago de Compostela que también vivió 

como mujer casada y terciaria. Su caso nos permite analizar la gestión de las relaciones 

espirituales, su pluralidad y evolución, así como los cambios que experimentaron sus 

participantes.  

 

PALABRAS CLAVE: carmelitas descalzas; religiosa; confesión; director espiritual; 

libertad. 

 

 

PLURALITY AND SELF-MANAGEMENT IN SPIRITUAL DEVELOPMENT: 

THE SPIRITUAL RELATIONSHIPS OF MARÍA ANTONIA DE JESÚS 

(PEREIRA Y ANDRADE) (1700-1760) 

 

ABSTRACT  

 

The study of the spiritual relationships of nuns and sisters in the modern period brings 

us closer to the diversity that characterised them and the wide range of circumstances 

that could have existed within them. There was a whole spectrum of realities ranging 

from relationships of female dependence and subordination to others in which roles 

were balanced and even reversed. Contrary to what the more traditional historiography 



“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

350 

suggests, there was also autonomy and spiritual self-discernment, as shown by the case 

of María Antonia de Jesús (Pereira y Andrade) (1700-1760), a Discalced Carmelite nun 

and founder of Santiago de Compostela, who also lived as a married and tertiary 

woman. Her case allows us to analyse the management of spiritual relationships their 

plurality and evolution, as well as the changes experienced by their participants. 

 

KEYWORDS: Discalced Carmelites; religious; confession; spiritual director; freedom. 

 

 

 

Marta Jiménez Sáenz de Tejada. Graduada en Geografía e Historia (UR), máster en 

Europa y el Mundo Atlántico (EHU-UPV) y doctora en Historia Moderna por la 

Universidad de La Rioja con la tesis “Encuentros y desencuentros: el mundo religioso 

femenino, los confesores y la confesión en la España Moderna” (2025) con mención 

cum laude e internacional. Mi línea de investigación se ha centrado en las relaciones 

espirituales y no espirituales que se establecieron entre confesores y religiosas en la 

España moderna. Esto me ha llevado a analizar la configuración del sacramento de 

confesión y de las dinámicas en torno a las relaciones espirituales tanto desde el punto 

de vista oficial, masculino e institucional, como desde su aplicación práctica, donde 

existió una gran diversidad. La presencia de los confesores en el día a día de la vida 

conventual también me ha llevado a aproximarme a esa cotidianeidad y a analizar las 

respuestas que las monjas dieron a su presencia en estos espacios eminentemente 

femeninos. En ellos, la estabilidad y la armonía convivió con la pugna y la lucha, dando 

lugar a episodios de apoyo mutuo, pero también de enfrentamiento interno sobre los que 

he enfocado algunos de mis trabajos. 

Correo electrónico: marta.jimenezsa@unirioja.es 

ID ORCID: 0000-0001-9660-5861 

 

 

 

 

 

 

 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

351 

 

PLURALIDAD Y AUTOGESTIÓN EN EL DESARROLLO 

ESPIRITUAL: LAS RELACIONES ESPIRITUALES DE MARÍA 

ANTONIA DE JESÚS (PEREIRA Y ANDRADE) (1700-1760) 
 

 

 

Introducción 

 

El estudio de las relaciones espirituales y no espirituales entre religiosas y 

confesores nos aproxima a su variabilidad y diversidad. Las dinámicas internas de estos 

vínculos eran muy diferentes entre unos y otros, pero debemos considerar que incluso 

los propios participantes experimentaban cambios en el tiempo. Monjas y confesores se 

adaptaban y evolucionaban, de la misma forma que las relaciones que establecían entre 

ellos. Los nexos más o menos dependientes e incluso cierta autonomía tenían cabida en 

el espectro de estas dinámicas. El estudio individual de la vida espiritual de las 

religiosas nos puede aproximar a esta pluralidad, como veremos en las siguientes 

páginas. 

María Antonia de Jesús (Pereira y Andrade) (1700-1760) fue una carmelita 

descalza gallega que profesó en Alcalá de Henares y después fue fundadora en Santiago 

de Compostela.
1
 Nació a en 1700 en El Penedo, una parroquia perteneciente a la 

diócesis de Santiago de Compostela y su infancia estuvo marcada por el trato violento, 

especialmente por parte de su padre, y la influencia franciscana a través de su familia en 

general y de forma particular, mediante una tía con la que le enviaron a vivir en 1710 

para evitar las tensiones en el hogar paterno (REY CASTELAO, 2012). La afinidad 

hacia los franciscanos se manifestaría en el futuro, ya que recurriría a ellos como 

confesores en sus primeros años de vida religiosa. 

Después de una adolescencia marcada por los contactos con diferentes hombres, 

algunos de ellos también violentos (REY CASTELAO, 2016a), acabó casándose en 

1722 con Juan Antonio Valverde (GONZÁLEZ RAPOSO, 2013: 437-446). Siguiendo 

                                                             
1 Desde el siglo XIX se han sucedido las biografías sobre ella elaboradas en la propia orden del Carmen 

(ÁLVAREZ, 1869; CASAL 1870; VIRGEN DEL CARMEN, 1931, 1948a y 1948b; CARMELITAS 

DESCALZAS, 1991, 1992; DE LA CIERVA y DE HOCES, 1987; GIL DE MURO, 2002), así como los 

estudios en torno a su vida y su espiritualidad (MARTÍN DEL BLANCO, 2005; SAN JOSÉ, 1959; 

NEIRA CRUZ, 2013; CARMELITAS DESCALZAS, 2013; GONZÁLEZ RAPOSO, 2013; LUIS LUIS, 

2013). 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

352 

con los modelos hagiográficos de la época, ella remarcaría en su Autobiografía que en 

el propio momento de casarse sintió dudas y se arrepintió. Su último confesor diría a 

este respecto “se determinó a tomar el estado del santo matrimonio, aunque siempre 

tuvo impulsos al estado religioso” (GONZÁLEZ RAPOSO, 2013: 446). Se ha apuntado 

que este matrimonio estuvo marcado por las carencias y la pobreza, pero también por la 

falta de interés en el trabajo, lo que se ha asociado a la educación que ambos recibieron 

como hidalgos, así como por el rechazo derivado del interés de María Antonia en la 

santidad y la castidad (REY CASTELAO, 2016b). Fruto de este matrimonio nacieron 

dos hijos y, precisamente por las necesidades económicas, su marido les dejó en dos 

ocasiones para buscar mejores oportunidades (JESÚS, 2021: 217), llegando a Sevilla, 

donde María Antonia acudiría en su búsqueda. 

Fue en este reencuentro, después de que María Antonia viajase de Bayona 

(Galicia) a Sevilla como terciaria y acompañada por un grupo de mujeres-seguidoras, 

cuando la pareja acordó su separación y la conversión de ambos en religiosos, lo que 

tuvo lugar en 1730. María Antonia tenía un claro objetivo con esta travesía por la 

península: buscar a su marido y fundar un convento de carmelitas descalzas en Santiago 

de Compostela. Este proyecto, que suponía la entrada de su marido e hijos en la vida 

religiosa, ha sido considerado un intento exitoso de medro social a expensas de la 

disgregación de la unión familiar (REY CASTELAO, 2016b), el cual también consiguió 

mejorar las condiciones de la vida material de sus integrantes. 

No desarrollaremos aquí el recorrido que la llevó a Sevilla en busca de su marido, 

pero sí cabe señalar que en él tuvo contactos con diferentes religiosos que la atendieron 

espiritualmente. Aunque después de este periplo consiguió la licencia de su marido y la 

del rey para su fundación, al llegar a Galicia el arzobispo de Santiago se opuso a su 

proyecto. Este rechazo supuso que el grupo de mujeres que la acompañaba fuese 

disuelto y María Antonia dejó Santiago, yendo a Madrid, donde acabaría profesando en 

el convento de Santa María del Corpus Christi de Alcalá de Henares (GONZÁLEZ 

RAPOSO, 2013: 454). Su profesión no estuvo exenta de problemas, entre otras cosas, 

porque esta debía ser pareja a la de su marido, a quien se le dificultaba por no contar 

con un oficio que le permitiese entrar como lego en alguna comunidad. Además, ella 

llegó a ser calificada de “ilusa y engañadora” por el Definitorio en 1733. Finalmente, 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

353 

logró profesar el día de San José de 1734, después de algunas desavenencias internas en 

su comunidad de destino (REY CASTELAO, 2016a). 

Durante unos años, las aspiraciones fundacionales de María Antonia pasaron a un 

segundo plano, pero se retomaron en 1748. María Antonia llevaba ya quince años de 

vida religiosa, contaba con madurez y experiencia, así como había ocupado la cúspide 

de gobierno de su comunidad alcalaína, donde ejerció como priora. Dentro de los 

estándares de la época y desde un punto de vista secular, su situación era más propicia 

para consolidar esta fundación, dada su experiencia ya demostrada, que había sido 

puesta en duda durante su periodo como terciaria.  

Aun con todo, la fundación todavía tardó un poco debido a diferentes 

discrepancias económicas que acabaron siendo resueltas con la fundación del colegio de 

la Compañía de María en 1759. En el siglo ilustrado, la llegada de las carmelitas 

descalzas a la capital compostelana chocaba con el impulso que se quería dar a este tipo 

de instituciones formativas y que ayudarían al fomento de la educación femenina, lo que 

cumplía los deseos del arzobispo Bartolomé Rajoy y Losada. Respecto a las carmelitas, 

en 1750 se celebraron sus primeras elecciones, aunque su construcción se dilató hasta 

1759, donde un año después, María Antonia fallecía a los sesenta años. Fue el último 

convento abierto en Galicia (REY CASTELAO, 2012 y 2016a). 

Creemos que es importante tener en consideración el devenir vital de María 

Antonia porque éste marcó las relaciones espirituales que mantuvo a lo largo de su 

desarrollo, condicionadas por sus viajes, su situación de terciaria, sus expectativas, etc. 

Además, su vida como seglar no se corresponde con el prototipo hagiográfico, sino que 

vivió como mujer casada, fue madre y se desplazó por toda la península para aclarar la 

situación respecto a su matrimonio y poder cumplir con sus ambiciones vitales y 

sociales a través de su entrada en la religión (REY CASTELAO, 2016b). Sin entrar 

todavía en el terreno de las relaciones espirituales y de la dirección, es posible apuntar 

que su experiencia se alejó de la considerada ejemplar para las religiosas de la época, 

cuya existencia claustral comenzaba en muchas ocasiones en la infancia. La capacidad 

de decisión que María Antonia tuvo para “poner en orden” su vida como seglar es un 

reflejo de la forma en que gestionó sus relaciones espirituales. En ambos contextos, el 

religioso y el familiar, maniobró y operó para lograr los objetivos que se había 

propuesto. 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

354 

A lo largo de su existencia como seglar y religiosa, María Antonia contó con la 

asistencia espiritual de, al menos, veintitrés confesores. En esta propuesta pretendemos 

analizar la forma en la que desarrolló las relaciones que estableció con algunos de ellos, 

los que a nuestro juicio fueron los más relevantes en su vida, bien por la duración 

temporal de su contacto o porque ella misma los identificó como sus directores 

espirituales, manifestando el peso que tuvieron en su vida. Es posible apuntar qué 

confesores eran aquellos con los que solo relataba sus pecados, aunque pudiesen ser 

recurrentes y más o menos constantes; mientras que los directores espirituales eran más 

duraderos en el tiempo y tenían más responsabilidades respecto a la organización de su 

vida espiritual y temporal, a la hora de estructurarla de tal forma que la ayudasen a 

garantizar la salvación de su alma (BILINKOFF, 2005; POUTRIN, 1995; ZARRI, 2008 

y 2016; STROPPA, 2008; CEBOLLADA, 2017; CATTO, 1999).  

María Antonia escribió, teóricamente por mandato, diferentes textos, como una 

Autobiografía o Vida y una Relación de confesores,
2
 que se conservaron manuscritos y 

sin apenas modificaciones. Algunos de ellos, como su Edificio espiritual,
3
 fueron objeto 

de crítica, pero para analizar la evolución de las relaciones que mantuvo con quienes la 

confesaron y dirigieron espiritualmente seguiremos las dos primeras composiciones. 

Aunque el contenido de estas obras respecto a los confesores es similar, en algunos 

momentos ambos escritos se complementan, proporcionándonos acceso casi directo a su 

testimonio y a su opinión sobre aquellos que la trataron espiritualmente, o a la que quiso 

transmitir sobre ellos. A este respecto cabe señalar que este tipo de fuentes han 

experimentado una revalorización en los últimos años, enfatizando su validez para el 

estudio histórico (AMELANG, 1990; BIEÑKO DE PERALTA, 2008; BOLUFER 

PERUGA, 2014; MORTE ACÍN, 2020), si bien no por ello perderemos de vista que al 

emplearlas tratamos con escritos que presentan una autorrepresentación retrospectiva y 

                                                             
2 El manuscrito original de la Autobiografía está formado por tres tomos. Al final del tomo tercero se 

conserva esta Relación de confesores, que fue escrita también, teóricamente bajo obediencia. María 

Antonia escribió lo que se corresponde con estos dos primeros tomos en Alcalá de Henares, en el 

convento de Santa María del Corpus Christi, entre el 9 de marzo de 1737 y el 12 de marzo de 1738. El 

último tomo fue compuesto en Santiago de Compostela, por petición de su confesor José de Jesús María, 

entre el 30 de septiembre de 1754 y los primeros meses de 1755. (Jesús, 2021: 9-10) 

Archivo Histórico Diocesano de Santiago de Compostela (AHDS), Relación de Confesores, en 

Autobiografía, ff. 40-41v (AHDS, K - I -3). 
3 Fue editado por Capón Fernández (1954). El confesor de María Antonia defendió su contenido tras la 

muerte de ella (REY CASTELAO, 2016a; MARTÍN DEL BLANCO, 2005). 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

355 

es posible que se diesen procesos de resignificación respecto al narrador (BIEÑKO DE 

PERALTA, 2008: 36).  

 

Las relaciones espirituales antes de profesar 

 

Las primeras referencias de María Antonia hacia la confesión y al trato con 

confesores aparecen en su Autobiografía al narrar su infancia, cuando tenía en torno a 

diez y catorce años. Según su relato, cumpliendo precisamente con los presupuestos de 

la escritura hagiográfica, desde esta temprana edad le preocupaba vivir en pecado, sufría 

escrúpulos que le impedían comulgar y no era capaz de identificar a los religiosos más 

capaces de su entorno, que no eran muchos (JESÚS, 2021: 57). Como señalábamos 

previamente, su familia estaba relacionada con la Tercera Orden Franciscana, lo que 

favoreció estos contactos y su formación religiosa (REY CASTELAO, 2016a). En 

cualquier caso, sus quejas se corresponden con otras críticas que hablaban de la carencia 

de atención espiritual adecuada en espacios rurales, lo que era una realidad del siglo 

XVIII que afectaba a muchas zonas, y era reconocido por las jerarquías.
4
 

Ya en su vida adulta, uno de sus primeros confesores recurrentes fue, 

precisamente y continuando con estos contactos propiciados por sus familiares, el 

franciscano Carlos Neira (Pontevedra ?–Tuy 1730?). Este era lector jubilado y 

predicador de San Francisco en el momento que María Antonia le conoció.
5
 La relación 

entre ambos tuvo altibajos e incluso se paralizó en un momento dado, retomándose 

tiempo después. Inicialmente, este solo quiso aceptar sus confesiones y no admitió que 

le narrase las experiencias místicas que tenía. Es más, frente a dichas narraciones, Neira 

le dijo que “le había dicho una herejía. Díjome que no diese crédito a tales cosas” 

(JESÚS, 2021: 120). Precisamente, el temor y el rechazo de Neira respondía a las dudas 

que el discernimiento espiritual planteaba en la época y al temor a la posesión 

demoniaca, que muchas veces llevaba a la práctica de exorcismos, como le sucedió a la 

propia María Antonia (CACIOLA y SLUHOVSKY, 2012; SLUHOVSKY, 2007; REY 

CASTELAO, 2016a). 

                                                             
4 Así lo explicitaba Pedro de Calatayud en 1749, cuando justificaba la elaboración de su Método 

práctico… para la confesión de religiosas, atendiendo, en parte, a la ausencia de eclesiásticos o 

religiosos, bien por lejanía u otras dificultades (Calatayud, 1749: prólogo al lector; Jiménez Sáenz de 

Tejada, 2020: 1127). 
5 Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 2v (AHDS, K - I -3); AHDS, Investigaciones biográficas, 

K – III, «Carlos Neira». 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

356 

En su testimonio, María Antonia señalaba que confió en el juicio de su confesor y 

se asustó de sus experiencias espirituales, pero apuntó que con la perspectiva de los 

años reconoció que los efectos positivos que ella sentía ante estas experiencias 

certificaban su origen divino (JESÚS, 2021: 120-121). Con el tiempo, llegaría a afirmar 

su capacidad para discernir a través de las sensaciones, de forma similar al 

autodiscernimiento teresiano (MACÍAS, 2022; CAMPAGNE, 2016 y 2024; WEBER, 

2015; HOWELLS, 2012; MONGINI, 1999). María Antonia no se conformó con el 

juicio de Neira y buscó una segunda opinión, recurriendo a un religioso de San 

Bernardo que, al contrario que el citado franciscano, la animó y alentó a tomar el 

camino de la virtud. 

Aunque Neira no siempre fue comprensivo, eso no impidió que llegase a ser uno 

de sus confesores más frecuentes hasta 1728, si bien ella misma negaba que se hubiese 

convertido en su director espiritual: 

 
“No tenía padre espiritual que me diera regla en mis pobres ejercicios que, como he dicho 

en otra parte, de aquel santo religioso, aunque era mi confesor al tiempo, no me atrevía a 
decirle cosa que me pasase si no eran mis pecados, por no darle motivo de que se 

desazonase y por obedecerlo en lo que me había dicho en aquella ocasión de que no le 

fuese jamás a sus pies con cosas semejantes” (JESÚS, 2021: 141). 

 

Neira, por tanto, se limitaba a darle la absolución, pero María Antonia aspiraba a 

que alguien le organizase su vida espiritual a través de ejercicios, penitencias, etc. 

Parece que el temor del religioso a que ella tuviese experiencias místicas y a las posibles 

consecuencias que esto podía tener para ambos, limitaron el desarrollo de su relación. 

Esto llevó a María Antonia a dejar de tratarle como confesor. En su Autobiografía 

exponía sus motivos y la opinión que formó del propio Neira. Reconocía la fama que 

este tenía en el entorno: “era el mejor sujeto de letras que había en aquel convento de 

pocos religiosos” (JESÚS, 2021: 179), pero, a la vez, señalaba: 

 
“No sé de qué le sirven las letras a algunos, si las esconden o no se valen de ellas en 
tiempo de tanta necesidad como era la mía. (...) En la tierra de los ciegos dicen que el que 

tiene un ojo es rey. Con que así parecía esto y para mí no tenía ninguno, que de los dos 

parecía estaba ciego, pues no me quería oír en cosa ninguna; él lo haría con bellísima 

intención; pero yo, bien me podía perder si su divina Majestad no fuera tan 
misericordioso para mi alma, que la iba gobernando a su divina voluntad” (JESÚS, 2021: 

179). 

 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

357 

Pocas autoras se muestran tan sinceras y críticas ante lo que consideraban 

inactividad o mala actuación por parte de sus confesores. En cualquier caso, debemos 

tener en cuenta que Neira fue quien confesó a María Antonia mientras ella estaba casada 

y era madre de dos hijos. Su realidad era muy diferente a la de la vida conventual. Por 

un lado, no se veía sometida a la existencia de una jerarquía institucionalizada, no tenía 

que pedir licencias para tratar con un confesor u otro, y podía cambiarlo cuando 

quisiera, pero a la vez, las aspiraciones religiosas y místicas tenían la capacidad de 

atraer la atención inquisitorial y, precisamente, no contaba con la protección que una 

orden religiosa le habría proporcionado a este respecto.
6
 

En cualquier caso, es posible que estas circunstancias vitales fuesen las que le 

permitieron escribir sobre él, años después, cuando ya había fallecido, lo que conllevar 

cierto nivel de libertad. Con todo, sus comentarios no lo rechazaban ni vituperaban a él 

personalmente, sino a su forma de actuar. No lo consideraba un mal religioso y hablaba 

de él con bondad, pero sí cuestionaba sus modos de actuar, derivados tal vez de su 

condición de mujer laica, casada y madre, que decía tener experiencias divinas. Esta 

primera relación espiritual de María Antonia se nos presenta, a través de su 

Autobiografía, como estable, pero sin que se diese un sometimiento total por parte de 

ella hacia su confesor. Durante este tiempo, ella buscó otros religiosos con los que 

confesarse cuando las directrices de Neira no la satisfacían y, finalmente, optó por 

dejarle. Aunque en los momentos iniciales primó el entendimiento y el apoyo, estos 

dieron paso a otros de incomprensión y las expectativas de María Antonia respecto a 

este confesor, que se presentaba como formado y prudente, no se vieron cumplidas. La 

autonomía que María Antonia planteaba a la hora de estructurar su vida familiar en su 

proyecto fundacional se manifestaba también en su autogestión espiritual.    

Sin embargo, el vínculo entre María Antonia y Neira no finalizó entonces. Tiempo 

después, durante unas pocas semanas, volvió a ejercer de confesor suyo, y la 

comunicación entre ambos se retomó de forma tensa y conflictiva. Neira criticó la 

actuación del nuevo confesor de María Antonia, José Ventura, porque este le había 

ordenador escribir su interior para llevar a cabo diferentes consultas, algo que Neira no 

                                                             
6 Esto tampoco era siempre una garantía. Isabel de Briñas (s. XVII), que vivió en Madrid como mujer 

laica con experiencias místicas y fama de santidad, pese a que contó con el apoyo de los dominicos y de 

su confesor, fray Domingo Daza, no pudo evitar la condena inquisitorial (Ibáñez, 2023: 304-332). 

Sobre los peligros que podían conllevar las visiones y el discernimiento espiritual: Thompson, (2013). 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

358 

aprobaba, posiblemente ante el peligro que podía suponer que María Antonia escribiese. 

Con el tiempo, María Antonia llegó a experimentar las consecuencias de estas consultas, 

pero por el momento y en este segundo encuentro con Neira, impuso su criterio. Aceptó 

retomar la comunicación espiritual con este franciscano, pero con la condición de que 

este no se limitase a escuchar sus pecados, sino todo su devenir espiritual. Según la 

narración de María Antonia, los encuentros entre ambos pasaron a ser “bellísimas 

conferencias” y Neira acabó disculpándose con ella por la forma en que había juzgado a 

su confesor y a ella. Es decir, se produjo otro giro sustancial entre ambos: de la tensión e 

incomprensión, a la aceptación y confianza (JESÚS, 2021: 368-369). 

La relación espiritual entre ambos, aunque no se llegó a identificar con la 

dirección espiritual, evolucionó: de la amabilidad inicial al rechazo y la tensión, para 

solventarse después de una separación temporal y llegando a la afinidad, aunque por un 

corto periodo de tiempo. Precisamente, dejó de confesarse con Neira para tomar por 

nuevo confesor a José Ventura de Castro, al que se vio forzada a dejar y fue ante esta 

imposición cuando tuvo lugar el nuevo encuentro con Neira. 

Por su parte, José Ventura de Castro,
7
 con quien descargó su conciencia entre 

1728 y 1729,
8
 sí actuó como un director espiritual para María Antonia. Aunque ella no 

lo explicita de este modo, desde su primer contacto, aceptó someterse a la obediencia de 

este confesor, al que eligió porque lo veía “muy asistente en el confesionario” y le 

“parecía muy santo y amigo de llevar almas a Dios” (JESÚS, 2021: 180). Este le 

inquirió desde su primer contacto por cuestiones que iban más allá de sus pecados: le 

preguntó si tenía oración mental, cuántas horas, etc. y ella contestó añadiendo algunas 

de las mortificaciones que practicaba. Una vez ella aceptó obedecerle, él le reguló el 

modo de vida moderándole el tiempo de oración, de descanso, la alimentación y 

recordándole que, por su condición de casada, debía seguir cuidando de su vida 

temporal. 

José de Castro no era un “hombre de letras” o “docto”. María Antonia no 

menciona que tuviese estudios en teología ni una formación elevada, pero le llamó la 

                                                             
7 José Ventura de Castro Pazos (1692-1766) fue un sacerdote secular de entre las familias más 

distinguidas de Bayona. Estudió su carrera eclesiástica en Roma entre 1713 y 1724, estando al servicio 

del cardenal Luis Belluga de Moncada. AHDS, Investigaciones biográficas, K – III, “José Ventura de 

Castro Pazos”.  
8 AHDS, Investigaciones biográficas, K – II, “José Ventura de Castro Pazos”. 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

359 

atención su forma de proceder.
9
 La relación entre ambos fue muy positiva, pero 

turbulenta como consecuencia de la interferencia de terceros. Pero María Antonia 

tampoco se sometió de forma incondicional a Castro, sino que trató de obedecer “en 

todo lo que estaba en mi libertad” (JESÚS, 2021: 189). También experimentaron 

dificultades, porque su confesor no siempre llegó a entender sus padecimientos (JESÚS, 

2021: 189). 

La relación con José de Castro se vio mediatizada por las críticas externa ante los 

intentos de María Antonia por conseguir el hábito de terciaria del Carmen para ella y sus 

compañeras, lo que no fue bien recibido por los franciscanos de Bayona, en cuya iglesia 

Castro ejercía como clérigo. María Antonia había intentado convertirse en terciaria 

franciscana con anterioridad, precisamente por la inclinación hacía la orden de San 

Francisco que la caracterizó, pero la negativa le llevó a buscar otras afinidades que la 

acercaron a la orden del Carmen (JESÚS, 2021: 330). 

Castro empezó a perder su credibilidad pública, pero en lugar de abandonar a 

María Antonia y según el testimonio de ella, llevó a cabo diferentes consultas a otros 

considerados más preparados, reconociendo sus carencias. Según María Antonia, le 

insistió en varias ocasiones para que buscase diferentes confesores más experimentados 

en dirección espiritual, pero ella persistía en su confianza en Dios, que le guiaría a él 

para asesorarla correctamente. Finalmente, José de Castro llevó los escritos de María 

Antonia a Tuy, donde el obispo y otros los estudiaron. Algunos apuntan que este examen 

fue debido a sospechas de solicitación entre ambos (REY CASTELAO, 2016a). Fuera 

como fuese, el obispo le quitó a Castro las licencias para confesarla a ella y a las 

compañeras de María Antonia, al parecer porque creyeron que era un embaucador que la 

estaba engañando (JESÚS, 2021: 294; 299-300; 304-306). 

El impacto que esto tuvo en la vida espiritual de María Antonia fue importante, ya 

que se le privó de confesor y con quienes que intentó contactar la repudiaban, temiendo 

verse afectados por el mismo rechazo social que Castro. La intervención de las 

jerarquías en las relaciones espirituales podía ser determinante y, aunque su presencia 

podía ser más distante que la de los confesores en el mundo conventual femenino, sus 

medidas podían tener consecuencias tanto en la vida particular de las comunidades 

como en la vida individual de aquellos dependientes de su jurisdicción (JIMÉNEZ 

                                                             
9 Con el tiempo, este lograría conseguir el título de doctor en Roma (REY CASTELAO, 2016b). 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

360 

SÁENZ DE TEJADA, 2023). Como muestra el caso de María Antonia, la intervención 

episcopal podía definir la fama en el entorno. 

La relación espiritual con José de Castro acabó así, por la mediación del obispo. 

No se dieron conflictos entre ambos y este la ayudó después, tomando el cuidado de su 

hijo cuando María Antonia se marchó de Galicia, continuando también su relación de 

amistad, la cual mantuvieron durante toda su vida, aunque no volvió a tratarla 

espiritualmente. Durante años, el contacto entre ambos priorizó la fundación y el 

cuidado del hijo de ella (REY CASTELAO, 2016b). Con el tiempo, María Antonia llegó 

a cuestionarse el juicio de este confesor. Cuando elaboró su Relación de confesores 

(1754-1755) recapituló toda la oposición a la que se había enfrentado en este periodo, 

que incluyó el rechazo del obispo, del abad de San Francisco de Bayona, de diferentes 

curas, etc., valorando la posibilidad de que el favor de José de Castro fuese fruto de su 

falta de formación.
10

 No aclara en qué sentido cree que pudo afectar esta falta de 

estudios, tal vez le hacían demasiado crédulo o interesado, pero, incluso con estas 

dudas, María Antonia criticó a aquellos religiosos con estudios que rehuían de 

orientarla. Cabe considerar que ella llegase a valorar más la disposición que la 

formación como consecuencia de estas experiencias. 

Después de perder a Castro como confesor y del rechazo del resto de confesores, 

el obispo tuvo que intervenir para que el abad de los franciscanos, pese a su oposición, 

la confesase. Este tampoco ejerció de director espiritual y María Antonia recurrió a 

diferentes religiosos, entre ellos, un carmelita que le concedió de nuevo el hábito de 

Tercera de la Orden del Carmen, con licencia para que nadie, ni siquiera el obispo, 

pudiese obligarle a quitárselo (JESÚS, 2021: 329-330), como había pasado con 

anterioridad. El cruce de potestades es bastante significativo, colocándose en este caso, 

la autoridad de la Orden del Carmen por encima de la diocesana. Aunque María Antonia 

no señaló que esto tuviese más consecuencias, es posible que existiesen, especialmente 

si tenemos en cuenta que este tipo de interferencias entre autoridad regular y diocesana 

no fueron inusuales, también cuando afectaban a comunidades completas (JIMÉNEZ 

SÁENZ DE TEJADA, 2023). 

María Antonia tampoco estuvo a gusto en su trato espiritual con el abad. Según su 

testimonio, ante este y el obispo insistió en que estaba “contra mi voluntad 

                                                             
10 Relación de Confesores, en Autobiografía, f.21r. (AHDS, K - I -3) 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

361 

confesándome con él, porque no hacía otra cosa en mi alma que confesarla de sus 

pecados; y que Dios más quería que eso” (JESÚS, 2021: 366). Remarcaba sus 

aspiraciones a la hora de buscar un director espiritual y fue en este momento cuando 

volvió a tratar con Neira, aunque solo durante un mes. En este caso, María Antonia 

manifiesta su fortaleza, no camuflando estos conflictos con expresiones de humildad o 

recurriendo a la autoridad divina para justificar tal decisión, sino que expresaba 

claramente su descontento porque este abad solo le dejaba narrar sus pecados. Con la 

perspectiva de los años, a la hora de escribir, apuntará que buscaba librarse de ellos para 

poder emprender su viaje a Sevilla. 

Precisamente durante este viaje por la península, María Antonia continuó tratando 

con diferentes confesores. Allí donde tenía oportunidad, solicitaba religiosos doctos 

para ella y para sus compañeras y ante ellos planteaba sus dudas respecto a su 

matrimonio y su proyecto fundacional, hasta que coincidió en Coímbra con fray 

Sebastián de la Concepción,
11

 antiguo general de la orden, y fray Manuel de Jesús María 

y José, que lo sería después. Ambos “aprobaron su espíritu” y le dijeron que no tratase 

estas experiencias con nadie más hasta que tuviese un director espiritual. Dicha 

prohibición parece mostrar cierto temor por parte de los religiosos a que María Antonia 

se encontrase con confesores que no la juzgasen igual que ellos y pusieran trabas ante su 

proyecto fundacional. A su vez, este planteamiento servía a María Antonia como 

justificación a la hora de limitar el número de consultas respecto a sus aspiraciones. 

Durante el resto del camino María Antonia siguió confesándose,
12

 pero no 

desarrolló sus pretensiones ni experiencias religiosas. En Madrid, donde llegó para 

gestionar la fundación después de conseguir la separación de su marido, tuvo más 

contactos con otros religiosos, pero fue con el carmelita descalzo fray Juan de Jesús 

María con quien desarrolló mayor afinidad. María Antonia solo tiene palabras positivas 

para describir a este religioso que “en pocas palabras entendió con luz del cielo mi poco 

espíritu y de todo se hizo cargo” (JESÚS, 2021: 501), el cual era descrito como santo y 

risueño, muy alegre, que se reía con las “cosas” que ella le contaba. La confianza mutua 

se hace patente cuando este le pidió a María Antonia que intercediese por él en sus 

                                                             
11 1663-1733. Fue elegido general de la orden de los carmelitas descalzos en 1718, cesando ene l cargo en 

1724. Este encuentro con María Antonia se produjo en 1730. AHDS, Investigaciones biográficas, K – III, 

«Sebastián de la Concepción». 
12 Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 46v. (AHDS, K - I -3) 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

362 

oraciones, ya que deseaba volver al desierto de Bolarque y dejar Madrid (Jesús, 2021: 

508-509). Aunque no llegó a ver cumplido su deseo, porque falleció, nos muestra el 

apoyo mutuo y la conformidad que existió entre ambos.  

Fray Juan de Jesús María sí es presentado por María Antonia como un director 

espiritual, refiriéndose a él como “padre”, término que tenía reservado en sus textos 

precisamente para aquellos que se convertían en sus directores espirituales cuando ella 

decidía obedecerles. Es significativo porque ella misma emplea un lenguaje diferente 

para identificar a quienes fueron confesores de aquellos que llegaron a ser directores, 

una tendencia que se repite, aunque no sabemos si de forma consciente o inconsciente, 

por la mayor cercanía y familiaridad con ellos, la cual se reproduce a la hora de escribir. 

Después del fallecimiento de fray Juan de Jesús María, María Antonia confesó 

brevemente con varios confesores. Uno de ellos, que permanece anónimo en su 

Autobiografía, le recomendó “con todo secreto” que se dirigiese a la Compañía de Jesús 

para negociar su fundación en Santiago (JESÚS, 2021: 512-513). No hace falta recordar 

aquí la estrecha relación entre las carmelitas descalzas y los jesuitas (BURRIEZA 

SÁNCHEZ, 2016; RICE, 2014; WEBER, 2011; CATTO, 2009), pero es interesante que, 

por aquel entonces, entre 1737 y 1738, cuando elaboró esta primera parte de su 

Autobiografía, este fraile permaneció anónimo, pero su nombre sí se mencionaba en la 

Relación de confesores, donde indicaba que “por consejo de un tal padre fray Melchor” 

se acercó a los jesuitas.
13

 

No podemos saber con seguridad si este religioso existió o fue una creación de 

María Antonia para justificar su contacto con los jesuitas en un intento por facilitar el 

avance de su proyecto, lo que, en cualquier caso, nos hablaría de su reconocimiento de 

las dinámicas y competencias entre las órdenes. De ser certera la intervención de este 

fray Melchor, sigue siendo significativo el juego entre autoridades y potestades. La 

inactividad por parte de la orden es la que lleva a un carmelita descalzo a recomendar a 

María Antonia que recurra a los jesuitas, pero tal vez este todavía vivía cuando María 

Antonia escribió la primera parte de su texto y optó por mantenerlo en el anonimato, 

posiblemente para evitarle problemas en el seno de su orden. Estas precauciones 

desaparecen al elaborar su Relación de confesores, ya en torno a 1754, tal vez porque 

dicho religioso ya había fallecido o porque su fundación era entonces una realidad. Este 

                                                             
13 Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 47r. (AHDS, K - I -3) 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

363 

caso nos permite plantear la intencionalidad tras las palabras o ausencias de María 

Antonia. Al trasladar esto a sus relaciones espirituales, podemos plantear que la decisión 

de ensalzar a unos confesores u otros en sus escritos, mencionar o no sus nombres, pudo 

ser premeditado, bien para informar en detalle al confesor que le mandó escribir sobre 

todos ellos, o precisamente para favorecer a unos más que a otros, a la asistencia y 

ayuda que le proporcionaron. 

Fruto de esta recomendación o de su propia iniciativa, María Antonia comenzó a 

tratar con la Compañía de Jesús. Fueron dos sus confesores jesuitas: Joaquín Blanco y 

José Carral. De Joaquín Blanco,
14

 María Antonia destacaba su buen trato, que la confesó 

“con gran gusto y calidad” entre junio y agosto de 1730,
15

 además de que era “sujeto de 

mucha virtud y letras” (JESÚS, 2021: 514). Este, como director, le reguló las 

confesiones, la animó a comulgar todos los días, la ayudó con algunos escrúpulos; pero 

a la vez le impuso ciertas penitencias y la mortificaba a través de la doctrina. En cierto 

sentido, actuó como un director espiritual. Además, para certificar su dirección, Joaquín 

Blanco compartía las declaraciones de María Antonia con otro jesuita, el padre 

Campoverde, y ambos la aprobaron, así como actuaron de forma conjunta para 

favorecer la fundación de Santiago. 

María Antonia, continuando con su ánimo fundador, volvió a Galicia, donde 

conoció al también jesuita José Carral,
16

 que era el rector del colegio que la Compañía 

tenía en Santiago. A Carral lo describía como “alto y seco de mucho aspecto”, lo que 

animó a María Antonia a pedirle que fuese su director espiritual, ya que buscaba a un 

confesor que le “mortificase el alma” (JESÚS, 2021: 548) y que no creyese todo lo que 

ella decía, que dudase y la pusiera a prueba antes de certificarle el origen divino de sus 

experiencias (JESÚS, 2021: 548-549).
17

 Sin embargo, durante un tiempo este se negó a 

atenderla en nada más que la confesión, por lo que María Antonia continuó en su 

búsqueda de confesores (JESÚS, 2021: 575). De nuevo, María Antonia se mostraba 

bastante independiente a la hora de elegir con quien confesar y la forma en la que 

                                                             
14 Fallecido en Madrid en 1736. Entró en la Compañía en 1691 y profesó con los cuatro votos en 1708. 

Enseñó gramática, filosofía y teología; fue misionero y también rector del colegio de Toledo. AHDS, 

Investigaciones biográficas, K – III, «Joaquín Blanco». 
15 AHDS, Investigaciones biográficas, K – III, «Joaquín Blanco». 
16 Nace en 1690 en Orense. Como jesuita, siguió los estudios propios de la Compañía, a la que ingresó en 

1706. Fue lector de Teología Moral en la universidad de Santiago. Entre 1734-1737 fue rector del colegio 

de la Compañía en Orense (RIVERA VÁZQUEZ, 1989: 53-195). 
17 Lo contrario a la actuación de José Ventura de Castro, uno de sus primeros confesores. 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

364 

gestionar sus aspiraciones espirituales. Tal vez su condición de seglar le permitía actuar 

con esta autonomía, eligiendo por sí misma en cada ocasión lo que ella creía más 

conveniente ante la ausencia de una jerarquía directa ante la que responder, como sí 

sucedía en el interior del claustro. Además, el no existir un voto especial de obediencia, 

ni un compromiso de dirección espiritual, pudo favorecer la continuación de esta 

tendencia de recurrir a aquellos confesores a su disposición. Este mismo criterio 

individual es el que se plantea que guio sus maniobras familiares para conseguir su 

escalada social y asegurar una mejor vida material para su familia (REY CASTELAO, 

2016b), por lo que podríamos encontrar cierto paralelismo entre su forma de organizar 

su vida terrenal y su vida espiritual. 

Finalmente, José Carral se convirtió en su director espiritual. La relación entre 

ambos comenzó de forma tensa y Carral se mostró como un confesor rígido. María 

Antonia, en retrospectiva, al escribir, señalaba desconocer cómo pudo aguantar todo lo 

que le hizo pasar, si bien llegó a considerarlo el mejor padre espiritual que tuvo en su 

vida.
18

 Sobre él decía que era un gran sujeto con capacidad para “probar y examinar 

espíritus”,
19

 pero también para ejercitar y mortificar. 

Sus primeros encuentros fueron tensos. Al parecer, Carral tenía relación con el 

arzobispo de Santiago, quien conocía a María Antonia desde sus tiempos con José de 

Castro, ya que el obispo de Tuy le había mandado sus primeros escritos. Así, el 

arzobispo le había entregado a Carral estos textos antes de que la conociese, 

condicionando también su opinión hacia María Antonia. La oposición del arzobispo 

hacia María Antonia determinó la opinión del jesuita sobre ella y así se lo demostraba: 

“me decía que era alborotadora del mundo y que el demonio me engañaba” (JESÚS, 

2021: 598-599), que fingía ser santa, motivo por el que el entorno la tenía como tal.
20

 

Sin embargo, la relación espiritual entre ambos cambió y así lo narraba María Antonia 

en su Relación de confesores,
21

 mientras que en la Autobiografía ahondaba más en los 

conflictos que provocaron el cambio en la actitud de su director (JOSÉ, 2021: 602-627). 

La relación entre ambos dio un viraje cuando este confesor la puso a prueba. Al 

parecer, ella había perdido su credibilidad en Santiago por no haber podido llevar a cabo 

                                                             
18 Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 51r. (AHDS, K - I -3) 
19 Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 51r. (AHDS, K - I -3) 
20 Relación de Confesores, en Autobiografía, ff. 55rv. (AHDS, K - I -3) 
21 Relación de Confesores, en Autobiografía, ff. 58v-62r. (AHDS, K - I -3) 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

365 

su fundación, por lo que Carral le ofreció defenderla públicamente, clavando unos 

papeles en la puerta de la catedral, para recuperar su crédito y remarcar su inocencia. 

Según su Autobiografía, María Antonia se negó con rotundidad, correspondiéndose su 

respuesta con los modelos de humildad y sometimiento a los designios divinos, 

rechazando por un lado intervenir de alguna forma y, por otro, la posibilidad de verse 

ensalzada. Ella achacaba a esta respuesta que Carral dejase de lado la sequedad con la 

que le había tratado hasta ese momento.
22

 

Pocos detalles más tenemos sobre la dirección espiritual de este jesuita. Parece 

que algo después de que cambiase su opinión sobre ella, María Antonia fue expulsada 

de Santiago por el arzobispo y partió a Madrid, donde gestionó su acceso a la vida 

religiosa y recurrió a varios confesores, hasta que estableció una relación espiritual más 

estable con Gaspar Agudo,
23

 canónigo al que conoció en Alcalá en 1732.
24

 Había sido 

colegial en Málaga y graduado en la Universidad de Alcalá. María Antonia lo definía 

como “sujeto de mucha virtud, oración y trato con Dios (…) harto docto”
25

 al que había 

querido tratar y conocer antes de tomarlo como director espiritual (JESÚS, 2021: 684). 

Parecía importante para María Antonia conocer con anterioridad a aquellos que la 

dirigirían espiritualmente, de forma que pudiese aproximarse a su carácter antes de que 

estos se convirtiesen en sus directores. 

En cuanto a la forma en la que este se convirtió en su director espiritual, ella 

señalaba que lo decidió por mediación divina, y que le “obligó” a que la aceptase por 

hija espiritual (JESÚS, 2021: 689). Añade: “algo se resistió, pero no mucho; porque el 

Señor le puso, al punto, inclinación a tratarme” (JESÚS, 2021: 689). El hecho de que 

use el verbo obligar, en lugar de suplicar, por ejemplo, nos da muestras de su 

determinación a la hora de solicitarlo como director, así como en su determinación y en 

la confianza en sí misma y en la mediación divina. 

En su caso, la relación espiritual entre los dos supuso que María Antonia 

escribiese su vida, ya que fue una de las primeras órdenes que este le dio. Sin embargo, 

también se dieron otras situaciones en las que este director la puso a prueba y que nos 

                                                             
22 Relación de Confesores, en Autobiografía, ff. 61v. (AHDS, K - I -3) 
23 Nació en 1685. Fue canónigo de la Magistral de Alcalá y se le consideraba ejemplar y docto, 

especializado en teología mística. Fue colegial en Málaga y se graduó en la Universidad de Alcalá. 

AHDS, Investigaciones biográficas, K – III, «Gaspar Agudo». 
24 ACCDSC, Investigaciones biográficas, K – III, «Gaspar Agudo». 
25 Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 75r. (AHDS, K - I -3) 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

366 

acercan al desarrollo interior de las relaciones espirituales. Concretamente, María 

Antonia repasa el episodio de un éxtasis en el que este le ordenó, a modo de 

“mortificación” que se pusiera de rodillas, le descalzase y le besara el pie sin zapato, 

humillándose y demostrando en esta misma línea su obediencia (JESÚS, 2021: 690). 

En su texto María Antonia no criticó estos mandatos y manifestó su felicidad al 

respecto, pero son prácticas que nos plantean ciertas cuestiones (JESÚS, 2021: 690). 

Por un lado, creemos que son claros los deseos de mortificación por parte del confesor, 

pero por otro, también podrían haber sido considerados desmedidos por la humillación y 

sumisión que contenían este tipo de ejercicios. Aunque en el contexto de las relaciones 

espirituales, la obediencia y la mortificación justifican estas tendencias, no son 

realidades que suelan aparecer con frecuencia, especialmente si recordamos los casos de 

solicitación de la época y las denuncias contra prácticas y palabras impúdicas en el seno 

de las relaciones espirituales (HALICZER, 1998, 2002; DUFOUR, 1996; SARRIÓN 

MORA, 2010). 

La buena fama de Agudo, junto con la certificación de María Antonia y su 

posterior entrada en la vida religiosa, privarían a este episodio de una mayor publicidad, 

pero es posible que, de haberse elaborado su Vida por un tercero, este episodio hubiese 

sido omitido, censurado o justificado, tal vez explicando las posibles motivaciones del 

director (MALENA, 2012).
26

 Además, María Antonia seguía siendo seglar, es decir, no 

era una mujer consagrada y, por ello, sería posible plantear que carecía de la potestad 

para defenderse en este tipo de situaciones, que sí fueron reclamadas en la época por 

otras religiosas. En cualquier caso, como vemos, las relaciones espirituales en ocasiones 

implicaban prácticas que podrían considerarse denigrantes y ser denunciadas y 

reclamadas, algo que no tuvo lugar en el caso de María Antonia (JIMÉNEZ SÁENZ DE 

TEJADA, 2023b). La relación de dirección espiritual que se estableció entre ambos 

también se patentó en el hecho de que este le obligó a escribir su vida. Ante las dudas y 

el rechazo de ella, Agudo insistió en que la obediencia ciega “no discurría tanto” 

(JESÚS, 2021: 698). María Antonia acabó cediendo y concluyó esta segunda versión de 

su vida en 1732, aunque los textos que se han conservado son posteriores, escritas ya 

como monja profesa (JESÚS, 2021: 697-698). 

                                                             
26 Algunos trabajos apuntan al ocultamiento de otros episodios de su vida (REY CASTELAO, 2016b). 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

367 

Durante su relación con Agudo, según el testimonio de María Antonia, ella 

reafirmó constantemente sus deseos de cesar en los intentos fundacionales y profesar 

como carmelita descalza en el convento de Corpus Christi de Alcalá, pero este se 

oponía, insistiendo en la fundación, aunque acabó por ceder y la ayudo a profesar como 

religiosa. Fue ella la que se impuso y persistió en sus aspiraciones, justificándose a 

través de la mediación divina (JESÚS, 2021: 700-703). Son significativas las 

expresiones que María Antonia empleaba para presentar la oposición de Agudo: 

 
“Hizo tantos retruécanos para disuadirme de mi pensamiento, que confieso que si Dios no 
me asegurara con su divina palabra y representación de donde había de lograr mis deseos, 

con las disuasiones tan expresivas de mi padre doctor Agudo, era tan fácil dejar mi 

pretensión en esta provincia como beber un sorbo de agua. Me hacía reventar el santo 
letrado; y yo tiesa y más tiesa, que nunca estuve tan cabezuda de cabeza como en esta 

ocasión; él, que no había de ser monja en este santo convento; y yo, erre que erre que erre 

en que sí” (JESÚS, 2021: 703). 
 

La firmeza de María Antonia, y el hecho de que consiguiese sus deseos, muestran 

que la dinámica de esta relación espiritual fue diversa. No estuvo sometida, sino que, 

apoyándose y justificándose a través de los designios divinos, hizo prevalecer sus 

aspiraciones. No se doblegó y acabó consiguiendo su entrada en el convento de Corpus 

Christi, lo que, trasladado a otras realidades de esta relación, nos permite plantear que 

posiblemente su rechazo ante la escritura respondía a los patrones de humildad de la 

época, y no tanto a un rechazo genuino (WEBER, 1990), ya que, posiblemente, de no 

haber querido escribir hubiese tratado de imponer también su criterio. Otra muestra de 

esta autonomía de María Antonia la tenemos en la Relación, en la cual señalaba que este 

director quería “arreglar” su vida, repartiendo el día y la noche en ejercicios espirituales, 

pero ella se negó. De nuevo ella se impuso, argumentando que Dios ya le había 

dispuesto la forma en la que debía gestionarlo por sí misma, siguiendo el modelo de 

vida religiosa al que aspiraba.
27

 Su propio plan de ascenso vital también nos habla de 

esta independencia. 

También siguió su propio criterio cuando entró en la vida religiosa y Agudo se 

ofreció a continuar dirigiéndola espiritualmente, pero ella no quiso. Se justificaba 

planteando su preferencia por un confesor carmelita descalzo, mientras que Agudo era 

agustino: “no tuve necesidad, -poca ni mucha, ni apetito- de decirle nada ya de mis 

cosas, porque para todas ellas hallé en mi sagrada religión quién les pudiera dar 

                                                             
27 Relación de Confesores, en Autobiografía, ff. 83v-84r. (AHDS, K - I -3) 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

368 

salida”.
28

 En cualquier caso, su argumentación no se limitaba a señalar la falta de 

necesidad, sino que aludía a su falta de “apetito”,
29

 es decir, ganas o interés particular en 

volver a tratar con él. De nuevo, se escudaba en la providencia divina para justificar esta 

opinión, pero creemos que es significativo que fuese tan sincera al respecto. 

María Antonia mostraba su independencia en sus actos y, aunque empleaba el 

recurso a lo divino con frecuencia, a la vez que afirmaba su deseo y predilección por la 

obediencia, no se presentaba sumisa. Ella se expresaba con cierta libertad y el propio 

contenido del texto nos demuestra esta preferencia. Aunque en este tipo de 

composiciones no es común encontrar comentarios tan libres, tal vez el contexto de 

privacidad y confianza en el que se enmarcaba la relación con su director, a quien 

dirigía sus palabras, la animaba a ello. 

Además, la relación con Agudo no acabó del todo bien. Este se negó a devolverle 

sus escritos, o rehusó hacerlo inmediatamente, y María Antonia expresó su descontento 

cuando escribió la segunda parte de su Autobiografía, ya que consideraba peligroso que 

su testimonio no estuviese bajo la custodia de su orden. Finalmente, recuperó los textos 

cuando Agudo falleció, pero esto no evitó que María Antonia criticase su 

comportamiento (JESÚS, 2021: 757-765). 

 

Confesores y directores espirituales dentro del claustro 

 

Las relaciones espirituales de María Antonia se vieron afectadas por su entrada a 

la vida conventual. Ya en su noviciado tuvo que dejar de elegir a su confesor, porque no 

era la costumbre de su comunidad (JESÚS, 2021: 74). Como monja profesa sí pudo 

elegir, pero en cierta forma se le impuso. María Antonia mantuvo sus aspiraciones a la 

hora de tener un director espiritual. Al parecer, solicitó que le buscasen o recomendasen 

un religioso apto para ello, lo que devino en una imposición porque no llegaron a 

consultarle: “Tomó su reverencia [su maestra] el encargo por su cuenta y habló al padre 

fray Juan de Cristo” (Jesús, 2021: 757-758).
30

 Su discurso es un poco diferente en la 

Autobiografía y en la Relación de confesores. En ambos casos señala que su nuevo 

                                                             
28 Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 85v. (AHDS, K - I -3) 
29 El Diccionario de autoridades define “apetito” como: Movimiento fuerte del ánimo que nos inclina y 

lleva à querer y apetecer las cosas: y aunque su significádo comprehende lo racionál y sensuál, con todo 

esso se toma mas comunmente por las cosas corporáles y sensitívas, que son comúnes à los hombres y à 

los brutos. Primera acepción del Tomo I (1726). (Disponible en: https://apps2.rae.es/DA.html) 

(Consultado el 08/04/2025) 
30 El subrayado es nuestro. 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

369 

director fue elegido por su maestra y no por ella, pero en el primer texto es más neutra, 

mientras que en el segundo destaca la imposición de la superiora. 

María Antonia no mostró rechazo inicial, al menos según su testimonio, pero sí 

ciertas reticencias. Sus experiencias anteriores le habían mostrado lo que podía costar 

encontrar un director apto y así exponía sus dudas: “¿Padre que tan poco cuesta, y a 

propósito para mí? No sé qué te diga, María Antonia” (JESÚS, 2021: 758) aludiendo 

precisamente a la extrañeza causada por esta rapidez y presentando su carácter 

inconformista. De forma más clara se expresaba en la citada Relación, en la que insistía 

“por habérmelo la maestra que tuve, segunda, impuesto en ello (…) pero no me pareció 

era muy a propósito para mí”.
31

 En ambos casos expresó que no tuvo capacidad de 

decisión, algo con lo que sí había contado en su vida como seglar; pero es en la 

Relación, elaborada con posterioridad a la Autobiografía, en la que especificaba que fue 

una imposición tener a ese director, no un deseo. 

La relación espiritual entre ambos duró un año. No lo rechazó como director, pero 

sí parece que se dio cierta incomodidad. María Antonia no sentía que estuviese 

dirigiendo su espíritu como debía y ante las dudas que le surgían “era lo mismo que 

decírsela a una pared” (JESÚS, 2021: 759), porque él no la ayudaba a decidir si debía o 

no dejarle. Finalmente, le despidió como director “que no está en mi mano el poder 

remediar lo que siento; y vuestra reverencia habrá de perdonar mi atrevimiento en 

dejarle” (JESÚS, 2021: 759). De nuevo, una muestra de su independencia y su 

capacidad de decisión que se trasladó a todos los aspectos de su vida, también respecto a 

su salud espiritual. 

Otro elemento que trae a colación este caso es, de nuevo, la interferencia de las 

jerarquías en las relaciones espirituales. Hemos visto como durante su vida como seglar 

fueron las autoridades regulares y diocesanas las que mediaron en la relación con sus 

confesores, pero ya como religiosa fue la autoridad de la comunidad, en este caso la 

maestra, una superiora, la que decidió quien debía ser su director o confesor habitual. 

María Antonia no estuvo conforme con esta imposición, como manifestaba en su obra 

posterior, pero tal vez se vio condicionada por su posición en la comunidad, de la que 

había empezado a formar parte recientemente. En cualquier caso, fue su criterio el que 

acabó imponiéndose, pese a estos intentos de injerencia de su superiora. 

                                                             
31 El subrayado es nuestro. Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 88v. (AHDS, K - I -3) 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

370 

Su siguiente confesor fue Antonio de la Cruz,
32

 que la dirigió entre 1737 y 1744,
33

 

mandándole de nuevo que escribiese su vida. Este le limitó las penitencias y solo le 

permitía llevar a cabo la penitencia “común y la ordinaria” (JESÚS, 2021: 844, 855-

856), mientras que a otras de sus confesadas les ordenaba mortificaciones más 

llamativas, las cuales generaban cierto rechazo en María Antonia.
34

 Ella misma 

justificaba la decisión final de dejarle como confesor por la mediación divina. Según 

ella: “fue como si su Majestad estuviera enfadado con él y sus cosas” (JESÚS, 2021: 

860). María Antonia no se dirigió directamente a Antonio de la Cruz para notificarle su 

decisión, sino que dejó “al tiempo que descubriese mi resolución, como así fue” 

(JESÚS, 2021: 864). 

Es posible que esta disparidad de juicios respecto a las penitencias influyese en su 

relación. María Antonia percibía la atención de su director a otras compañeras y se 

sentía dejada de lado, ya que, según su testimonio, con el paso del tiempo no la atendía 

igual, escudándose en sus obligaciones como prior en Madrid. El distanciamiento y la 

forma en que orientaba la vida espiritual de sus compañeras propiciaron el fin de la 

relación, que se desarrolla únicamente en la Autobiografía y no en la Relación 

espiritual. Precisamente, ambos textos tenían como destinatario al mismo confesor, por 

lo que María Antonia evitó las reiteraciones: “Ya dije en su lugar como traté a este padre 

y todo lo que ha pasado con él. Que en fin, si vuestra referencia, padre mío, lo quisiese 

ver, allá tiene por dónde”.
35

 

El término de esta relación con Antonio de la Cruz fue paralelo al comienzo de la 

dirección con Joaquín de Santa Ana († c. 1745), carmelita descalzo y definidor general 

portugués que la trató espiritualmente entre 1743 y 1745. Su presencia en la vida 

espiritual de María Antonia nos presenta otra versión más de las relaciones espirituales 

modernas, en este caso la posibilidad de desarrollarlas a través de la correspondencia. 

Este se ofreció a tratar a María Antonia antes de visitar Alcalá y a partir de entonces se 

comunicaron en persona y por carta (JESÚS, 2021: 866). Pese a las dificultades que la 

comunicación escrita podía conllevar, fue un medio de comunicación muy extendido en 

                                                             
32 Lector de teología escolástica, prior de Madrid y provincial. Falleció en 1761. AHDS, Investigaciones 

biográficas, K – III, «Antonio de la Cruz». 
33 AHDS, Investigaciones biográficas, K – III, «Antonio de la Cruz». 
34 Ella misma decía que de ser priora no hubiera dado su licencia para ese tipo de mortificaciones como 

“las tales hijas tenían en el tal padre, todo lo que acaso yo no las dejaría hacer” (JESÚS, 2021: 860). 
35 Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 90r. (AHDS, K - I -3) 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

371 

la época (ARANAZ DEL RÍO, 1995), y que ofrecía oportunidades de contactos que 

podían resultar enriquecedores para aquellas mujeres que no contaban con otros 

confesores o directores de su gusto en su entorno. 

Después de alguna incomprensión inicial, la relación espiritual entre ambos se 

desarrolló de forma amable y María Antonia le dio cuenta de su interior tanto oralmente, 

cuando se encontraron, como por escrito. Con él habló de sus deseos de fundar un 

convento en Santiago y este le reguló su vida espiritual, permitiéndole hacer unas 

penitencias muy superiores a las que le habían dejado hacer sus confesores anteriores 

(JESÚS, 2021: 870-871), las cuales acabó dejando al enfermar. 

Respecto a la comunicación por carta cuando este confesor tuvo que ir a Portugal, 

María Antonia mencionaba un intercambio de seis o siete (JESÚS, 2021: 905), pero no 

pudo escribir más porque por un precepto del general, se le prohibió cualquier tipo de 

correspondencia a cualquier persona (Jesús, 2021: 906). De nuevo, la injerencia de los 

superiores podía resultar determinante para el desarrollo espiritual y de las propias 

relaciones espirituales. Como consecuencia, durante un tiempo no tuvo director y tuvo 

que recurrir a los confesores ordinarios de su comunidad. 

Dadas las circunstancias y las limitaciones impuestas, María Antonia se dirigió a 

su general, inquiriendo acerca de si podía o no hablar con algún religioso fuera de los de 

su comunidad. Aprovechó la ocasión para solicitar como tal al rector del colegio de 

Alcalá, fray Pablo de la Concepción,
36

 dejando ella entrever sus aspiraciones y su 

reconocimiento del entorno y los confesores disponibles
37

. En la respuesta se le permitía 

comunicarse con algunos carmelitas descalzos de la localidad, pero no se decía nada del 

citado religioso y María Antonia no insistió, pero tampoco eligió a ninguno de los tres 

que le ofrecieron (JESÚS, 2021: 907-908). 

Precisamente, el nuevo general era su anterior confesor, Antonio de la Cruz, con 

quien no había acabado en términos demasiados positivos debido al desencanto final. 

María Antonia achacaba a esta fallida relación la prohibición de enviar cartas, “y como 

tomó la vara en la mano, tuvo bellísima ocasión para mortificarme hasta echar todo el 

                                                             
36 1700-1770. Trató a María Antonia entre 1745 y 1748 y en torno a 1744 había sido nombrado rector de 

Alcalá. Antes había sido prior en Toledo. En 1748 fue elegido definidor general de las Indias, en 1757 

vicario general y, dos meses después, general de toda la orden. Archivo Provincial de los Carmelitas 

Descalzos. Libro de Capítulos Provinciales de la provincia del Espíritu Santo; C–I–2, ff. 117; 193–198. 
37 Este tipo de muestras se ven también en otras diócesis en las que las preladas sugieren a aquellos que 

quieren por confesores ordinarios o extraordinarios (JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA, 2024). 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

372 

resto de su poder como prelado, y yo su súbdita” (JESÚS, 2021: 910). Volvió a escribir 

a este provincial,
38

 señalando que “tenía cosas precisas de conciencia” y que de esos tres 

sujetos ninguno “se acomodaba mi alma”, remarcando su parecer al indicarle al prelado 

“que ya sabía su reverencia que las dichas cosas tocantes a la conciencia, que si Dios no 

me movía a que las dijera a aquellos, que no sé qué me pudiera obligar” (JESÚS, 2021: 

910). 

Aparece de nuevo este carácter de María Antonia, que mostraba su juicio a la hora 

de elegir a sus confesores, retomando la forma de actuar que había manifestado en sus 

relaciones espirituales como seglar. Auspiciándose en Dios, reconocía la capacidad de 

aquellos que le eran propuestos para tratarla, los que le ofrecían sus superiores, pero ella 

los declinaba. Finalmente, el provincial cedió y pudo tratar con fray Pablo de la 

Concepción (1700-1770), con el que se confesó entre 1745 y 1748,
39

 María Antonia lo 

describe como: 

 
“sujeto harto docto también, de excelente comprensión y explicación en todas materias; 

que yo experimenté muy real, verdadero, sin engaño ni ficción; hombre aunque no muy 
viejo muy maduro y detenido. Éste me desataba con tanta claridad mis dudas, no sólo en 

cosas naturales y accidentales de la vida sino en todas líneas tocantes a las cosas que yo le 

comunicaba de mi espíritu”
40

. 

 

La relación entre ambos se desarrolló en buenos términos, tanto es así que ella 

misma indicaba “Yo proseguía con el dicho padre rector muy bien” (JESÚS, 2021: 922), 

pero su relación concluyó cuando este fue trasladado.
41

 Este fue el que más colaboró 

para encauzar la fundación de Santiago. 

En Santiago, María Antonia optó por confesarse con los dos ordinarios que fueron 

nombrados para el convento, Andrés de Santa Teresa y Juan de San Joaquín. Eran de 

“diversos genios” (JESÚS, 2021: 1074), pero los describía como virtuosos y prudentes, 

de modo que supieron llevarse bien entre sí en lo espiritual y temporal. Ninguno de los 

dos llamaba la atención a María Antonia para tomarlo por director espiritual, pero optó 

por Juan de San Joaquín, que le ayudó tanto en el devenir interior propio y de la 

comunidad como en la edificación de lo que sería el convento (JESÚS, 2021: 1102). En 

cualquier caso, ella misma señalaba que por tener a este de asiento no desestimaba tratar 

                                                             
38 O al general, duda, pero sabe que la respuesta se la emitió el provincial (JESÚS, 2021: 910). 
39 AHDS, Investigaciones biográficas, K – III, «Pablo de la Concepción». 
40 Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 90r. (AHDS, K - I -3) 
41 “antes de irse a su destino”. Relación de Confesores, en Autobiografía, f. 90r. (AHDS, K - I -3) 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

373 

con el otro confesor, y que “esta santa libertad” (JESÚS, 2021: 1169) siempre la tuvo y 

le convino en diferentes ocasiones. Vemos, de nuevo, esa tendencia de María Antonia 

para elegir por sí misma a quién dirigirse y cuándo, presumiblemente en función de las 

circunstancias de cada momento. 

 

Conclusiones 

 

La vida espiritual de María Antonia de Jesús y las relaciones espirituales que 

desarrolló a lo largo de ella, tanto como laica como religiosa, nos muestran una gran 

diversidad. Ella buscó confesores y directores espirituales que le ayudasen a 

comprender su devenir interior y esto la llevó a experimentar relaciones más o menos 

amables, con una evolución positiva o negativa y que también se vieron afectadas por 

las intervenciones de terceros. Las relaciones que María Antonia estableció con todos 

ellos, al menos tal y como ella las presenta, no estuvieron marcadas por la dependencia 

total y absoluta, ni por la sumisión incuestionable hacia ellos. Al contrario que otras 

religiosas de la época (JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA, 2023c), que expresaban 

constantemente en sus escritos esta dependencia, ella se muestra libre y autónoma, 

persiguiendo unos objetivos vitales y espirituales concretos y recurriendo a aquellos que 

podían favorecerla en ellos. 

En sus textos autobiográficos María Antonia presenta esta diversidad y se 

construye a sí misma como el artífice de esta, presionando los límites de la obediencia a 

sus confesores, eligiendo a unos y criticando la actuación de otros, abogando por una 

mayor comprensión a la vez que presentaba su inconformismo vital y espiritual, ante el 

cual no se mantuvo pasiva. A su vez, la forma en la que María Antonia remarcó su 

autonomía, su capacidad de autogestión y decisión en el contexto espiritual muestra 

paralelismos con el modo en que gestionó su vida familiar. En él, como hemos visto, 

maniobró con suficiente éxito como para ver culminado su proyecto fundacional, con la 

consiguiente mejora social y material que esto conllevó para ella y su familia (REY 

CASTELAO, 2016b). 

Pero todo ello no impedía que, en su Edificio Espiritual, escrito en 1757 animase 

a las religiosas de su comunidad a obedecer a sus confesores y, precisamente, a no 

limitarse recibir el sacramento de penitencia, sino a buscar directores espirituales que 

les ayudasen a disponer su alma para recibir a Dios. Al final de su vida, ya como priora 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

374 

y fundadora de Santiago, María Antonia reclamaba la obediencia y la sumisión a la hora 

de instruir. Llegaba incluso a tachar de “flojas y tibias”
42

 a aquellas que no 

desarrollaban su vida interior a través de estos superiores, quienes “sólo para confesarse 

quiere al confesor, que eso le basta para su camino”.
43

 Sin embargo, María Antonia 

también defendía para ellas la libertad de decisión y abogaba por la elección individual 

de director por parte de cada religiosa.
44

 

Habían pasado veinte años desde la elaboración de los primeros tomos de su Vida, 

si bien no tantos desde la composición del tercer tomo (1754-1755), en el que mantuvo 

su crítica hacia los confesores que la rechazaron, hacia aquellos que no fueron 

adecuados para ella, opinión que mantuvo en el tiempo y que reiteró al final de su 

Autobiografía. Siguiendo las recomendaciones de la época, buscaba a aquellos más 

preparados, pero algunos de estos llegaron a decepcionarle, porque solo querían saber 

sus pecados y no la orientaban en su desarrollo espiritual, a lo que ella aspiraba y a lo 

que animaba a sus religiosas.
45

 En sus escritos no dudó en criticar y renegar de esta 

situación e incluso insinuó la falta de libertad con la que contaba para expresarse al 

respecto: 

 
“¡Válgame el amor de Dios las cosas que yo dijera si me fuera permitido en esto que 
empecé a decir de los pocos alientos y mal entender de algunos padres confesores, como 

que pasé por ello muchas veces! Pero no les vuelvo la culpa, que mi mala explicación les 

daba el motivo, acaso, de temer” (JESÚS, 2021: 201). 

 

Su opinión en este aspecto no cambió con el tiempo y los rechazos que sufrió por 

parte de religiosos “letrados” le llevaron a plantear que era necesario combinar los 

estudios con las virtudes, especialmente con la humildad, para asegurar que estos 

cumpliesen bien con sus responsabilidades como confesores (JESÚS, 2021: 1230-

1234). 

Además, María Antonia entendía de forma particular las relaciones espirituales. 

La unión entre padre espiritual y confesada era para ella como un “concierto”, un 

acuerdo religioso de asistencia, pero no un matrimonio que, en presencia de Dios, ataba 

                                                             
42 Edificio Espiritual, f. 182 (AHDS, K - I - 4). 
43 Edificio Espiritual, f. 182v (AHDS, K - I - 4). 
44 Edificio Espiritual, f. 183 (AHDS, K - I - 4). 
45 Las críticas a la poca utilidad de esta formación son constantes al indicar “si las esconden o no se valen 

de ellas en tiempo de tanta necesidad como era la mía” (JESÚS, 2021: 179), “Que algunos de ellos decían 

tener letras, pero a mí no me sirvieron sus libros…” (JESÚS, 2021: 227) o al indicar “que aunque sean 

todos de un hábito, no todos confrontan con un espíritu” (JESÚS, 2021: 562). 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

375 

hasta la muerte de una de las partes (JESÚS, 2021: 866-867). No solo dejó claras sus 

preferencias a la hora de tomar uno u otro director o confesor, sino que tenía sus propias 

ideas respecto a lo que implicaba establecer esta relación. 

A esto se sumaba su confianza en su propia capacidad de discernimiento, 

especialmente a la hora de reconocer el origen divino de sus experiencias. Esto le 

permitía no desesperar ante los problemas con aquellos confesores que no la entendían, 

porque ella confiaba en sí misma por tener “a Dios de mi parte” (JESÚS, 2021: 549), 

una capacidad de autodiscernimiento que le daba autonomía y que justificaba a través 

de experiencias divinas (JESÚS, 2021: 548-549). Sin embargo, todo ello no evitó que 

reconociese sus circunstancias y en determinados momentos se sometiese a la autoridad 

masculina de sus superiores, si bien jugando con las fronteras y defendiendo sus 

aspiraciones, proyectando la consecución de ambiciones. 

 

 

 

Bibliografía 

 

Fuentes primarias impresas o editadas 

ÁLVAREZ, J. A. (1869). Breve compendio de la vida extraordinaria de María Antonia del 

Señor (bulgo), la peregrina… Madrid: Imp. De “La Esperanza”. 

Archivo Histórico Diocesano de Santiago de Compostela (AHDS) 

- Investigaciones biográficas, K – III 

- Relación de Confesores, en Autobiografía (AHDS, K - I -3) 

- Edificio Espiritual, (AHDS, K - I -4) 
Archivo General de la Orden de los Carmelitas Descalzos 

- Libro de Capítulos Provinciales de la provincia del Espíritu Santo; C–I–2 

CALATAYUD, P. de, (1749). Methodo práctico y doctrinal, dispuesto en forma de cathecismo 
por preguntas, y respuestas, para la Instrucción de Religiosas en las obligaciones de su Estado, 

y en el camino de la perfección, y para que sus Confessores puedan con más expedición, 

práctica y alivio entender, y gobernar sus conciencias. Valladolid: Imp. Compañía de la Buena 
Muerte. 

CASAL, P.B., (1870). Memoria de la V.M. María Antonia de Jesús, fundadora del convento de 

Nuestra Señora del Carmen de Santiago… Santiago de Compostela: José M. Pareces. 

JESÚS, M. A., (2021). Madre María Antonia de Jesús. Autobiografía (ed. Carmelitas descalzas 

de Santiago de Compostela). Burgos: Fonte. 

REAL ACADEMIA ESPAÑOLA, DICCIONARIO DE AUTORIDADES. Tomo I (1726). 
“apetito”. (Disponible en https://apps2.rae.es/DA.html) (Consultado el 29/04/2025) 

 

 

 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

376 

Fuentes secundarias 

AMELANG, J. S., (1990). “Los usos de la autobiografía: monjas y beatas en la Cataluña 
Moderna”. En M. NASH y J.S. AMELANG (Coords.), Historia y género: las mujeres en la 

Europa moderna y contemporánea (pp. 191-214). Valencia: Diputación provincial de Valencia. 

ARANAZ DEL RÍO, F., (1995). “Estructura del correo en España durante el primer tercio del 

siglo XVIII”. En VV.AA. Las comunicaciones entre Europa y América (1500-1993) (pp. 59-98). 

Madrid: Ministerio de Obras Públicas, Transportes y Medio Ambiente. 

BIEÑKO DE PERALTA, D., (2008). “Los territorios del yo. La autobiografía espiritual en la 

época virreinal”. En D. BIEÑKO DE PERALTA, B. BRAVO RUBIO (Coord.), De sendas, 

brechas y atajos. Contexto y crítica de las fuentes eclesiásticas, siglos XVI-XVIII (pp. 35-53). 
México D.F.: Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), Instituto Nacional de 

Antropología e Historia.  

BIEÑKO DE PERALTA, D., (2014). “Voces del claustro. Dos autobiografías de monjas 

novohispanas del siglo XVII”. Relaciones. Estudios de historia y sociedad, Nº 139, pp. 157-

194.  

BILINKOFF, J., (2005). Related Lives, Confessors and Their Female Penitents, 1450-1750, 

Ithaca, Nueva York: Cornell University Press.  

BOLUFER PERUGA, M., (2014). “Multitudes del yo: biografía e historia de las mujeres”. 

Ayer, Nº 93, pp. 85-116. 

BURRIEZA SÁNCHEZ, J., (2016). “Teresa de Jesús y la Compañía de Jesús: una palabra 

experimentada”. En E. CALLADO ESTELA (Coord.), Viviendo sin vivir en mí: estudios en 

torno a Teresa de Jesús en el V Centenario de su nacimiento (pp. 91-185). Madrid: Sílex. 

CACIOLA, N., SLUHOVSKY, M., (2012). “Spiritual Physiologies: The Discernment of Spirits 

in Medieval and Early Modern Europe”. Preternature. Critical and Historical Studies on the 
Preternatural, Nº 1, pp. 1-48. 

CAMPAGNE, F. A., (2016). Profetas en ninguna tierra. Una historia del discernimiento de 
espíritus en Occidente, Buenos Aires: Prometeo. 

CAMPAGNE, F. A., (2024), “Permiso para creer, licencia para dudar: el discernimiento de 

espíritus como dispositivo teológico clave en la historia religiosa de Occidente”. Teología, Vol. 
61, Nº143, pp. 97-133 

CARMELITA DESCALZA, (1992), Madre María Antonia de Jesús, Fundadora del Carmelo de 
Santiago de Compostela, Burgos: Monte Carmelo. 

CARMELITA DESCALZA, (1991). Una Mística Gallega en el siglo XVIII, La Venerable 
Madre María Antonia de Jesús, A Coruña: Fundación Barrié. 

CARMELITAS DESCALZAS DE SANTIAGO DE COMPOSTELA ,(2013). “Madre María 
Antonia de Jesús: un fuego de amor que consume la vida”. Monte Carmelo, Vol. 121, Nº 3, pp. 

509-546. 

CATTO, M., (Ed.) (1999). La direzione spirituale tra medievo ed età moderna. Percorsi di 
ricerca e contesti specifici, Bolonia: Società editrice il Mulin.  

CATTO, M., (2009). La Compagnia divisa. Il dissenso nell’ordine gesuitico tra ‘500 e ‘600, 
Brescia: Morcelliana. 

CEBOLLADA SILVESTRE, P (SJ) (2017). “El acompañamiento espiritual en la historia”. 
CONFER, Vol. 56, Nº 214, pp. 293-313. 

CIERVA Y DE HOCES, M., (1988). La Madre María Antonia de Jesús, Fundadora del 
Carmelo de Santiago, Pontevedra: Gráficas Ramiro Paz. 

DUFOUR, G., (1996). Clero y sexto mandamiento. La confesión en la España del siglo XVIII, 

Valladolid: Ámbito. 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

377 

GIL DE MURO, E. T., (2002). Aquella secreta luz una biografía de la Madre María Antonia de 

Jesús, fundadora del Monasterio de MM. Carmelitas Descalzas de Santiago de Compostela, 

Burgos: Monte Carmelo. 

GONZÁLEZ RAPOSO, M. S., (2013). “María Antonia Pereira y Andrade (1700-1760). Síntesis 

biográfica”. Monte Carmelo, Vol. 121, Nº 3, pp. 437-461. 

HALICZER, S., (1998). Sexualidad en el confesionario. Un sacramento profano, Madrid: Siglo 

Veintiuno. 

HALICZER, S., (2002). Between Exaltation and Infamy. Female mystics in the Golden Age of 

Spain, Oxford: Oxford University Press.  

HOWELLS, E., (2012). “Early Modern Reformations”. En A. HOLLYWOOD y P. Z. 

BECKMAN (Eds.), The Cambridge Companion to Christian Mysticism (pp. 114-134). 

Cambridge, Cambridge University Press. 

IBÁÑEZ CASTRO, J., (2023). Visionarios y visionarias en la España moderna. La política y el 

espíritu, Madrid: Cátedra. 

JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA, M., (2020). “Instruir y confesar monjas: El Método práctico y 

doctrinal… para la instrucción de religiosas…, de Pedro de Calatayud”. En J. J. IGLESIAS 

RODRÍGUEZ e I. M. MELERO MUÑOZ (Coords.), Hacer historia moderna: Líneas actuales 
y futuras de investigación (pp. 1121-1133). Sevilla: Universidad de Sevilla. 

JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA, M., (2023a). “La confesión de religiosas y su gestión: el caso 
de las brígidas de Vitoria y el obispado de Calahorra (1751-1832)”. En O. REY CASTELAO y 

F. CEBREIRO ARES (Coords.), Los caminos de la Historia. Presente y porvenir de la 

investigación (pp. 1177-1184). Santiago de Compostela: Universidad de Santiago de 

Compostela.  

JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA, M., (2023b). “El proceso de cambio de jurisdicción del 

convento de Sancti Spiritus de Granada (s. XVIII): vertientes de un conflicto”. Archivo 
Dominicano, Nº 44, pp. 23-49. 

JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA, M., (2023c). “La madre Ana Felipa de los Ángeles: una Vida 
marcada por los confesores”. En H. LINARES GONZÁLEZ y D. OCHOA RUDI (Eds.), En el 

paraíso de los altares. Élites eclesiásticas, poder, mediación, y mecenazgo en el mundo ibérico 

moderno, siglos XVI-XVIII (pp. 451-468). Madrid: doce calles.  

LUIS LUIS, L., (OCD) (2013). “María Antonia de Jesús, una mística extraordinaria, singular: 

soltera, casada y religiosa fundadora del Carmelo de Santiago”. Monte Carmelo: Revista de 

Estudios Carmelitanos, Vol. 121, Nº 3, pp. 475-492. 

MACÍAS, F. S., (2022). Palabras del más aquí y del más allá. Teresa de Ávila, sus primeros 

biógrafos y el diseño de la santidad católica en la Europa de la Contrarreforma (1562-1614), 
Madrid: Institución Fernando el Católico.  

MALENA, A., (2012). “Ego-documents or ‘Plural Compositions’? Reflections on Women’s 
Obedient Scriptures in the Early Modern Catholic World”. Journal of Early Modern Studies, Nº 

1, pp. 97-113. 

MARTÍN DEL BLANCO, M., (2005). “Madre María Antonia de Jesús, una mística carmelita 

descalza del siglo XVIII”. Monte Carmelo, Nº 1, Vol. 113, pp. 55-135.  

MONGINI, G., (1999). “Dall’obbedienza allá libertà dello spirito. Carismo, esperienza mistica e 
direzione spirituale nella vicenda di Brigida Morello di Gesù (1610-1619)”. En M. CATTO 

(Ed.), La direzione spirituale tra medievo ed età moderna. Percorsi di ricerca e contesti 

specifici (pp. 105-159). Bolonia: Società editrice il Mulino, 

MORTE ACÍN, A., (2020). “Biografías y hagiografías como fuente documental. La vida de sor 

Catalina de Cristo”. En R. M. ALABRÚS IGLESIAS, J. L. BETRÁN MOYA, J. BURGOS 
RINCÓN, B. HERNÁNDEZ, D. MORENO, M. PEÑA DÍAZ (Coords.), Pasados y presente: 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

378 

estudios para el profesor Ricardo García Cárcel (pp. 823-832). Barcelona: Universitat 

Autònoma de Barcelona: Departament d'Història Moderna i Contemporània 

NEIRA CRUZ, X. A., (2013). “María Antonia de Jesús (1700-1760): la mujer y su tiempo”. En 

Monte Carmelo, Vol. 121, Nº3, pp. 463-473. 

POUTRIN, I., (1995). Le voile et la plume. Autobiographie et sainteté féminine dans l'Espagne 
moderne. Madrid: Casa de Velázquez.  

RICE, R. A., (2014). “La relación entre las Carmelitas Descalzas y la Compañía de Jesús: 
milagros y maravillas en el siglo XVII”. Destiempos, Nº 37, pp. 76-92. 

REY CASTELAO, O., (2012). “Las experiencias cotidianas de la lectura y la escritura en el 
ámbito femenino". En ARIAS DE SAAVEDRA, I. (Ed.), Vida cotidiana en la España de la 

Ilustración (pp. 615-642). Granada: Universidad de Granada. 

REY CASTELAO, O., (2016a). “Amor divino e amor mundano: a experiencia das mulleres 

casadas e das viúvas en relixión. Os “beaterios” e conventos de Galicia nos séculos XV-XVIII”. 

Revista de Estudios Miñoráns, Nº 14-15, pp. 51-76. 

REY CASTELAO, O., (2016b). “"Emociones y sentimientos en la correspondencia de dos 

escritoras gallegas del XVIII". En M. L. CANDAU CHACÓN (Ed.), Las mujeres y las 

emociones en Europa y América, siglos XVII-XVIII (pp. 237-271). Santander: Universidad de 
Cantabria. 

STROPPA, S., (2008). “Il direttore spirituale nel Seicento francese e italiano”. En G. ZARRI, 
(Ed.), Storia della direzione spirituale, vol. III. L’età moderna a cura di Gabriella Zarri (pp. 

411-435). Brescia: Morcelliana. 

SARRIÓN MORA, A., (2010). Sexualidad y confesión: la solicitación ante el Tribunal del 

Santo Oficio (siglos XVI-XIX), Cuenca: Universidad de Castilla-La Mancha. 

SAN JOSÉ, I., (1959). La Venerable Madre, Mª Antonia de Jesús, Carmelita Descalza: su vida 
y su doctrina (1700-1760) (Tesis Doctoral en Teología). Pontificia Universidad Eclesiástica de 

Salamanca: Salamanca. 

SLUHOVSKY, M., (2007). Believe Not in Every Spirit: Possession, Mysticism, and 

Discernment in Early Modern Catholicism, Chicago: The University of Chicago Press. 

THOMPSON, C., (2013). “Dangerous Visions: The Experience of Teresa of Avila and the 

Teaching of John of the Cross”. En C. COPELAND and J. MACHIELSEN (Coords.), Angels of 

Light? Sanctity and the Discernment of Spirits in the Early Modern Period. Leiden: Brill. 

VIRGEN DEL CARMEN, E., (1931). La monjita del Penedo, Tomo I, Santiago de Compostela: 

Imprenta del Seminario de Compostela. 

VIRGEN DEL CARMEN, E., (1948a). La monjita del Penedo, Tomo II, Madrid: Florez.  

VIRGEN DEL CARMEN, E., (1948b). Compendio histórico, Santiago de Compostela: 
Imprenta del Seminario de Compostela. 

WEBER, A., (1990). Teresa de Ávila and the Rhetoric of Femenity, New Jersey: Princeton 
University Press.  

WEBER, A., (2011). “Los jesuitas y las carmelitas descalzas en tiempos de San Francisco de 
Borja: amistad, rivalidad y recelos”. En E. GARCÍA HERNÁN y M. del P. RYAN (Coords.), 

Francisco de Borja y su tiempo. Política, religión y cultura en la Edad Moderna (pp. 103-114). 

Valencia, Albatros: Institutum Historicum Societatis Iesu. 

WEBER, A., (2015). “La semántica disidente de Teresa de Jesús. Tres palabras clave”. En J. 

GARCÍA ROJO (Ed. Lit.), Teresa de Jesús: V centenario de su nacimiento historia, literatura y 

pensamiento: Actas del Congreso Internacional Teresiano (pp. 151-168). Salamanca: 
Universidad Pontificia de Salamanca. 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica


“Pluralidad y autogestión…”  MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA 

MAGALLÁNICA, Revista de Historia Moderna     ISSN 2422-779X 
12/23, (2025: 349-379)                                                     http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica 
 

379 

ZARRI, G., (2008). Storia della direzione spirituale, vol. III. L’età moderna a cura di Gabriella 

Zarri, Brescia: Morcelliana. 

ZARRI, G., (2016). Uomini e donne nella direzione spirituale: (secc. XIII-XVI), Spolento: 

Fondazione Centro italiano di studi sull'alto Medioevo. 

http://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/magallanica

