Cuarenta Naipes
Revista de Cultura y Literatura
Afio 7 | N° 13

La narrativa llaki y los modos andinos de escribir el dolor
Llaki Narrative and Andean Modes of Writing Pain

Florencia Raquel Angulo Villan!
Universidad Nacional de Jujuy

Resumen

Este articulo tiene como principal objetivo reflexionar sobre la potencialidad de la
narrativa /laki, entendiéndola como un modo narrativo para contar la experiencia del
dolor. El término andino /laki se delimita como la huella sensible de la memoria penosa.
La fuerza de esta narracién radica en la manera en que la memoria compartida se
involucra en el relato. El analisis se centra en el estudio de relatos orales sobre almas en
pena recopilados en la region andina de Jujuy, Argentina. Posteriormente, se extiende el
analisis a otras manifestaciones artisticas y literarias heterogéneas. El enfoque
metodologico es interdisciplinario, integrando al andlisis los aportes de diversas
disciplinas sociales y de los estudios literarios y culturales que enfocan la busqueda de
las modulaciones sensibles asociadas a practicas corporales y culturales andinas. El
analisis descriptivo y contrastivo demuestra que la presencia del /laki se materializa a
través de sonidos, gritos, alteraciones de la percepcion y otros componentes que remiten
a lo corporal y sensible, ya que las narrativas /lakis son experienciales y performaticas,
dejando huellas de un dolor que se expande del cuerpo individual al social. Se concluye
proponiendo que las escrituras /lakis integran diversas materialidades —cuerpo, voz,
trazo— constituyendo un modo de escritura performatica que denuncia, sana y mantiene
viva la memoria traumatica.

Palabras clave: narrativa [/laki; memorias traumaticas; relatos orales; literaturas
heterogéneas; escritura performatica

Abstract

This article aims to reflect on the potential of //aki narrative, understood as a narrative
mode for expressing the experience of pain. The Andean term /laki is defined as the
sensitive trace of painful memory. The strength of this form of narration lies in the way
shared memory becomes involved in the act of storytelling. The analysis focuses first on
oral narratives about wandering souls (a/mas en pena) collected in the Andean region of
Jujuy, Argentina, and later extends to other heterogeneous artistic and literary
manifestations. The methodological approach is interdisciplinary, integrating insights
from the social sciences and from literary and cultural studies in order to identify the

! Doctora en Ciencias Sociales (UNJu) y Magister en Estudios Literarios (UNSa). Profesora
Adjunta en Introduccion a la Literatura, Literatura Latinoamericana Il y Profesora en la Maestria
en Estudios Literarios de Frontera en la Facultad de Humanidades y Ciencias Sociales,
Universidad Nacional de Jujuy. Su tesis de doctorado se titulo: “Los relatos orales sobre el retorno
de las almas como discurso de residencia y resistencia migrante andina en la ciudad de San
Salvador de Jujuy”. Sus investigaciones se centran en el estudio de las manifestaciones artistico-
literarias de la region andina, la narrativa oral y literaturas heterogéneas. Forma parte del Ayllu
de Estudios Andinos (ICSOH-UNSa, UNJu). ORCID: 0000-0002-7749-8957. Correo
electronico: fangulo@thycs.unju.edu.ar

253


mailto:fangulo@fhycs.unju.edu.ar

Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

sensitive modulations associated with Andean bodily and cultural practices. The
descriptive and contrastive analysis shows that the presence of /laki is materialized
through sounds, cries, altered perceptions, and other elements that refer to the bodily and
the sensory, since /laki narratives are experiential and performative, leaving traces of a
pain that expands from the individual body to the social one. The article concludes by
proposing that /laki writings integrate diverse materialities—body, voice, and trace—
constituting a performative form of writing that denounces, heals, and keeps traumatic
memory alive.

Keywords: //aki narrative; traumatic memory; oral narratives; heterogeneous literatures;
performative writing

Introduccion

Este articulo pretende reflexionar sobre la potencialidad de la narrativa //aki, entendida
como una oportunidad de leer la experiencia del dolor en textos testimoniales, de tradicion
oral y producciones literarias en la region andina. No se trata, unicamente, de tematizar
la tristeza sino de reconocer en el texto las huellas del llanto, como la huella de una
memoria penosa, a partir de una serie de rasgos discursivos y de actuacion que dan entidad
a este tipo particular de narracion.

En la primera parte del articulo, centramos la atencién en delimitar el término
andino /laki como huella sensible de una memoria penosa que distingue, al menos, dos
modos de manifestacion: uno asociado al dolor extremo y la violencia; el otro, ligado al
ritual y la regeneracion, que trae aparejada una condicion reparadora y de resistencia
social y cultural. El andlisis focaliza en los relatos orales sobre almas en pena como punto
de partida para demostrar la existencia de modulaciones sensibles, asociadas a lo corporal
y a las précticas culturales y sociales andinas, que involucran también précticas rituales y
performaticas. Desde alli, planteamos la expansion del concepto a otras manifestaciones
artisticas, literarias y socioculturales heterogéneas, en las que se construyen nuevos
codigos para narrar el /laki. Finalmente, proponemos ampliar la nocién de escritura,

trascendiendo lo estrictamente letrado, para considerar el cuerpo, la voz, el trazo en el

254



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

papel o en el paisaje. El objetivo es destacar esas dimensiones del hacer de las

comunidades andinas en relacionalidad con el mundo vital, que funcionan como soporte

de la memoria y acto de resistencia cultural.

La experiencia del llanto en las comunidades andinas
Dentro del corpus de relatos orales andinos que han sido objeto de nuestra investigacion,
se distingue un conjunto particular en donde las almas anticipan o manifiestan la angustia
o el dolor intenso. Nos referimos especialmente a las historias que evocan las llamadas
almas en pena. Se trata de narraciones que ponen en evidencia la relacién entre humanos
y almas, en una trama experiencial, corporal e, incluso, comunitaria. En estas historias, el
llanto funciona como la huella sensible de una memoria penosa. En nuestra investigacion,
hemos podido delimitar dos modos de manifestacion del llanto. Uno de ellos proviene de
los estudios antropologicos realizados por Theidon (2004) y esta relacionado a estados
animicos y corporales de las victimas de la violencia extrema sufrida por las comunidades
andinas durante el conflicto armado interno del Peru, el sasachakuy tiempu o los tiempos
dificiles. En este contexto, el llanto o //aki se vuelve manifestacion de un dolor que inunda
alma y cuerpo. Theidon (2004) define al //aki como un pensamiento o un recuerdo penoso
que llega al corazon. Benedicta Mendoza, una de las campesinas peruanas? entrevistadas
durante el estudio, dice: “Cuando tienes pena vienen los pensamientos hasta tu corazon.
Tu corazon se abre como una olla sin tapa, tu corazéon no puede contener todo esto, todos
los llakis, y es como eres pura pena.” (2004, p. 64)

La segunda manifestacion de esta expresion de dolor proviene de la investigacion

realizada por Vilca (2016) que describe el despacho que algunas comunidades andinas

2 El estudio realizado por Theidon recupera testimonios de la violencia interna de Pert (1980-
2000).

255



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

hacen al alma Yaqueta Yumpe, nombre propio con el que se designa al alma encargada de
guiar al muerto nuevo por el camino a su nueva morada, durante el ritual de la muerte.
Yaqueta Yumpe formaria parte de la familia Iéxica de //aki, término que en quechua quiere
decir “tristeza, afliccion, angustia, congoja”. Vilca lo vincula con los “lloros” de los
humanos y no humanos, que propician la lluvia (2016, p.429). En este sentido, el

imperativo es “que los ojos lloren: que lloren los humanos y los no humanos, las bestias

y los dioses, es decir, que llore el cielo (Vilca, 2009, p.49).

Narrativa llaki o llorar para vivir, para no ser olvidados

Llama la atencion que una serie de cuentos orales anuncien la presencia del alma a través
de sonidos. La mayoria de las veces son ruidos no articulados que devienen en
interjecciones u onomatopeyas. En otros casos, son expresiones articuladas en palabras o
frases aliteradas. Unas y otras responden a una manifestacion de dolor o en otros casos,
de enojo. Los sonidos que anuncian a las almas son una primera forma de aproximacion
a la presencia andina, en tanto manifestacion de una sensibilidad relacional que conecta
el cuerpo fisico al cuerpo comunitario. Involucra las sensaciones humanas elementales,
pero a la vez reenvia a la condicioén colonial manifiesta en estas historias. Como sefala

Arguedas:

Seres horrendos y lamentables, cuyo aullido penetrante e indefinible, en que el
terror 'y la tristeza estan mezclados (puede oirse en nuestras cintas
magnetofonicas) constituyen a nuestro juicio, la expresion de lo que hubo y atn
hay de terrible en la literatura quechua catdlica descriptiva de las penas

aterradoras por las faltas aun tan inconscientes como el de la muerte violenta, y

256



Cuarenta Naipes
Revista de Cultura y Literatura
Afio 7 | N° 13

de lo que hubo y atn hay de despiadado e implacable en las formas de dominio

de los sefiores sobre los indios. (Arguedas, 2012, Tomo 5, p.271)

Esas formas de dominio con las cuales funciona la légica de la colonialidad* se
manifiestan como dolor indefinible y discurre en nuestro trabajo toda vez que la presencia
indigena aparece convocada. Una de las maneras de salir a la superficie es a través del
sonido. Como se observa, en los relatos orales estudiados, hay una particular asociacion
entre sonido y sentido que Fourtané (2015) reconocié como una innovacion andina en
contraste con lo observable en las historias de origen hispanico. En los relatos de
condenados es frecuente que el alma anuncie su presencia a través de ruidos y son tales
que en muchos casos “La tierra tiembla cuando pasa el fantasma y las piedras se vienen
abajo” (Fourtang, 2015, p.103).

Uno de los cuentos que forma parte de nuestro repositorio es la historia narrada
por Roberto, un policia retirado. En esta, se cuenta el modo en que una entidad poderosa

provoco el derrumbe de un cerro:

...me acerqué a esta mujer y le pregunté qué es lo que ella habia visto, qué habia
sucedido; entonces ella me comento que los perros estaban enloquecidos ladrando
y aullando; tal era el ruido que habia que salié a ver qué le pasaba a los perros
como asi también salieron sus demads vecinos y en el cerro, en uno de los extremos
del cerro que era como una meseta se encontraba un jinete todo de negro, sombrero
poncho negro, el sombrero de ala grande, el caballo negro pero la caracteristica
que tenia el caballo era que exhalaba fuego de su boca y sus pesuiias, sus patas

chispeaban, largaban chispas y que agarro este ser y pego un grito y empezo a

3 En adelante, en las citas la cursiva es nuestra.
4 Nos referimos a los cuatro dominios que menciona Mignolo (2007, p.36): el economico, el
politico, el social y el epistémico, subjetivo y personal.

257



Cuarenta Naipes
Revista de Cultura y Literatura
Afo 7 | N° 13
correr por todo el cerro llegando al otro extremo y cuando llegé al otro extremo,

el cerro se derrumbo y se salvaron porque todos salieron a ver qué pasaba. (Relato

de Roberto, policia retirado. San Salvador de Jujuy, 27 de agosto de 2022)

Esta narracion contada en Jujuy, Argentina, en 2022, se entreteje con una historia de
condenados recopilada por J. M. Arguedas, en el valle de Mantaro. Son evidentes las
similitudes entre descripciones marcadamente auditivas, anunciadoras del dolor del alma

condenada:

A poco de haber caminado cerr6 la noche. El viejo arriero continud su camino
en la oscuridad. Se desato el viento y la paja de la puna comenzo a silbar. En
ese momento se sintio a lo lejos un grito agudo y prolongado mientras del cerro
caian las piedras rondando. Entonces el taita Simon hizo parar la vaca, el ternero
y la mula y sac6 de su alforja una faja de colores, varios panes y un crucifijo que
siempre llevaba consigo. Nuevamente se escucho el grito, pero esta vez mds
potente y mas cercano. Las piedras del cerro rodaban y el eco retumbaba. De
pronto taita Simén vio un gran bulto negro que avanzaba por el frente hasta
llegar a un camino que por ahi pasaba, en cuyo borde se paro. (Arguedas, 2012,

Tomo 3, p.87)

De tal modo se materializa la presencia del alma condenada, que tiene el poder de
estremecer hasta las piedras de los cerros. La fuerza no humana esta presente en ambos
relatos y puede reconocerse en la referencia a los aullidos de los perros o también en la
paja que comienza a silbar. Nos encontramos frente a la modulacion auditiva del cuento,

a través de la cual el mundo circundante cobra poder vital para anunciar la presencia de

258



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

un alma (diablo’ en el primer relato o condenado en el segundo) que ha atravesado el
espacio para manifestarse en este mundo. El poder demoniaco se demuestra
sensiblemente en la escucha, a través de los ladridos y en el grito agudo, también en el
estruendo que provoca el increible derrumbe del cerro. Ambos relatos estan conteniendo
un sonido: el de las almas en la noche andina. Y estos sonidos son consecuentes con las
maneras en que se materializa el //aki.

En quechua, la profunda pena se denomina //aki. Es consecuencia de una turbacion
o un conflicto que suftre la persona, o el alma de la persona. Rosing (1991) menciona que
llaki es el duelo y que sus pesares atraen desgracias poniendo en peligro al doliente.
También el /laki es un fendmeno estudiado por la antropologia médica quechua, y explica
fendmenos asociados a las enfermedades de las personas. En nuestra investigacion, /laki
es una categoria descriptiva, posible de ser identificada en ciertas secuencias narrativas.
Permite, a su vez, describir el estado del alma cuando ya ha abandonado la vida, pero
sigue vagando, doliente y huérfana (wakcha), manifestandose en llanto, en //aki.

Mujica Bermudez (2019), en un estudio fundamental sobre la salud y la
enfermedad en el mundo andino, refiere los sentidos que le confiere Gonzélez de Olguin
al término: “/lakini o llakikuni es tener pena o pesar o sentimiento. Todos los derivados
de llakiy, como llakichini, significan afligir a otro y /lakiq es la persona que esta triste y
afligida. Estar con extrema tristeza es llakiyllakiylla.” (2019: 121)

Es decir, las narrativas /laki presentan al alma que llora, a la gente que llora, y a

otros seres del mundo que derraman lagrimas o expresan dolor, provocando la sensacion

> El diablo al que aludimos constituye una de las caracteristicas diferenciales a nivel ideologico,
producto de la logica colonial. Seguimos en esta investigacion el sentido propuesto por Taylor
(2000) para quien este diablo es la entidad animica supay. En el vocabulario andénimo de 1586,
supay aparece con estos significados “1) demonio; 2) fantasma; 3) la sombra de la persona”
(Taylor, 2000, p.21)

259



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

de dolor que aflige a otro. Se queja el alma para afligir al vivo y movilizarlo a actuar, pero
también puede llorar el vivo que cuenta la pena del muerto, o su propia pena.

En todos los casos, el relato /laki convoca un cambio de suerte del alma en pena,
que es recordada o es ayudada de distintas formas. Esta reciprocidad despeja otro de los
sentidos derivados de llaki: llakipayay, significa misericordia o compasion (Cfr. Mujica
Bermudez, 2019, p.122)

De este modo, la condicion audible en los cuentos del corpus se materializa en

llanto, gemido, eco o grito, a través de interjecciones u onomatopeyas, aunque en

ocasiones, las almas también pueden articular la palabra.

Los sonidos del mundo: el /laki y 1a materialidad del dolor

Nos interesa detenernos en los sonidos no articulados, aquellos que devienen en llantos o
lamentos asociados a recuerdos penosos. Para comprobar esta condicion y pensar en los
sentidos posibles involucrados en los llantos que escuchan los protagonistas, elegimos un
relato que ocurre a altas horas de la noche. En un primer momento, se destaca la oposicion
conversacion/silencio, que habilita una escucha profunda y condensa los sonidos en un

aqui y ahora:

...Pasada medianoche y cuando se hizo un silencio entre las conversaciones,
escuchamos unos golpes en la pared de la cocina que entonces daba al fondo, uno de
mis vecinos sali6 al patio y no habia nadie, claro no tenia vecinos ni a los costados ni
atras. Los golpes se repitieron varias veces y te digo que empezamos a asustarnos y
nadie queria irse.

Cerca de las 2 de la madrugada, los golpes se hicieron mas seguidos y fuertes y estaban

acompaniados por el llanto de un bebé.

260



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afio 7 | N° 13
Hicimos averiguaciones entre la gente de la parte mas antigua del barrio. .. lo que llaman
Santa Rita Viejo, en la capilla. Y nos contaron que esa zona antes de las viviendas era
todo tabacal, pertenecia a la Sala de los Barcena y antiguamente funcionaba como una

posta y alli trabajaban indios. (Relato de M.E.F., ama de casa. San Pedrito, San

Salvador de Jujuy, afio 2007)

Este relato narra una historia sucedida en la ciudad y rememora el tiempo de formacion
de uno de los barrios populares de San Salvador de Jujuy: Santa Rita. Observamos que
existen referentes que se desplazan® hacia un tiempo-espacio lejano; en este caso, la
historia colonial, cuando la ciudad se constituia como lugar de transito hacia las tierras
altoandinas y las postas eran lugares de descanso e intercambio (Sica y Ulloa, 2006). Pero
también remite a la historia agricola de la region al mencionar las plantaciones de tabaco;
y aun grupo particular que laboraba en ellas: los “indios”, indigenas que provendrian de
las regiones altas de Jujuy o Bolivia (Guzman, 2006), el mayor grupo trabajador en esta
actividad economica.

El relato habla de los llantos que anuncian la presencia del alma. Estos lloros y
gemidos tienen relacion con uno de los modos de expresar el dolor en el mundo andino.
Se trata de un estado animico, la pura pena (Theidon, 2004) de las almas que lloran
diversos padecimientos.

Asi como para el campesinado indigena peruano la palabra /laki refiere al llanto
que brota para descomprimir el recuerdo de las situaciones mas atroces de la violencia
que se ejercid durante el periodo de 1980-2000; en los cuentos orales el /laki deviene en

arrebato doliente y lacerante, equiparable al llanto del bebé, un bebé indigena, seglin las

® Tomamos el concepto de Campuzano quien propone hablar de referentes desplazados para
definir el modo en que diversos textos reactualizan memorias y practicas ancestrales o reenvian
al lugar de origen natal (Cfr. Campuzano, 2018, p.68).

261



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

referencias dadas por la narradora del relato oral mencionado. El llanto, /laki, cample la
funcién de anunciar o anticipar la presencia agobiante y dolorosa del muerto en situacion
de violencia.

El llanto, /laki, es recurrente en las narraciones que involucran a las almas. En los
estudios realizados en Jujuy, Vilca (2016, p.429) observa que los lloros son propiciadores
de lluvia, con lo cual, cambia el sentido del /laki, sobre la base del principio relacional y
reciproco andino. La funcion anunciadora de la angustia, manifestacion del dolor intenso
y del desborde del sentimiento a través de las lagrimas, cambia de direccion hacia la
condicién vital, comprendida por la condicion propicia del agua que caeré del cielo. De
tal manera, esta accion transformadora aparece en consonancia con el tiempo de la
siembra, el regenerar de la vida y, por ende, su pervivencia o resistencia social y cultural.

El referente mas distante que hemos podido reconocer se ancla en las practicas del

Uma Raymi Quilla, en el mes de octubre, por las cuales, se daban gritos al cielo, aullando,

ladrando y gritando para pedir agua a Dios, tal como describe Guamén Poma de Ayala:

Octubre. Uma Raymi Quilla. En este mes sacrificaban a las uacas, principales
idolos y dioses, para que les enviasen agua del cielo, otros cien carneros blancos,
y ataban otros carneros negros en la plaza publica y no les daban de comer a los
dichos carneros atados para que ayudasen a llorar, asi mismo ataban a los perros.
Como veian dar voces a la gente y gritos también de su parte daba olladas
[aulladas] ladrando, y alos que no ladraban les daban de palos; y asi hacia grandes
llantos asi hombres como mujeres. Y de su parte los dichos nifios, y por su parte
los enfermos cojos y ciegos, y de su parte los viejos y viejas y cada uno de estos
los tenian perros los llevaban, iban haciendo gritar pidiendo agua del cielo a dios

runa camac. (Guaman Poma de Ayala, [255-257], 2008: 189)

262



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

Entonces, llorar y llover constituyen un campo semantico clave para esta lectura que
tiene diferentes estratos, voces borradas y recuperadas, en un movimiento de aparicion y
ocultamiento.

El cuento narrado por M.E.F.” involucra la experiencia del /laki como recuerdo
penoso que avisa a los habitantes del lugar sobre una situacion en la que deciden
intervenir: lo hacen rociando de agua bendita en auxilio del alma en pena. Con lo cual, el
sentido llanto/agua bendita se activa y vincula. La historia culmina de este modo:
“;Bueh!... buscamos agua bendita en la capilla, repartimos en toda la casa, hicimos unas
oraciones y los golpes y el llanto se fueron.” (Relato de M.E.F., 2007).

Es fundamental la articulacién de esta accion con la funcidén propiciadora de
llanto//laki pues se llora, grita o golpea para no ser olvidados. El relato revela con claridad
la practica cristiana por la cual los vivos ejecutan limosnas, oraciones o misas para
disminuir la intensidad de las penas de las almas del Purgatorio (Fourtané, 2015) que,
como contrapartida, reviste un acto de reciprocidad (el ayni andino) y de regeneracion
vital, que va mas alla del auxilio catolico.

El llaki pone en evidencia la materialidad del discurso oral andino, configurando
una retorica de lo corporal y lo sensible, sustentada en sinestesias, metonimias,
comparaciones, imagenes sensoriales y onomatopeyas, cOmo recursos mayormente
marcados, tanto en los relatos como en el habla cotidiana de las comunidades andinas,
una reminiscencia del sustrato quechua, que atestigua el dialogismo entre los seres del
mundo.

Rubinelli (2014) propone pensar en la plasticidad de la voz andina, reconocible

en las onomatopeyas pues estas remiten a sonidos identificables con el mundo

" Respetamos el anonimato de la persona que nos conto la historia.

263



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

circundante. Estos sonidos ingresan al relato por el poder de sus significaciones conocidas
tanto por el narrador como por los oyentes. Son relevantes “las voces onomatopéyicas
asociadas con sensaciones subjetivas o variantes del dolor” (2014, p.197). Sucede asi en

varios de los relatos, alli donde las voces de la naturaleza, por ejemplo, el llanto de un

perro, emula el /laki o llanto del alma.

Por ese entonce’ yo, llevaba una perrita que tenia. Cuando oscurecia siempre ella
lloraba [imita el llanto de la perrita]. Yo le decia “jespérate!, jespérate! Ya vamo’
a ir”. Yo sentia que hablaban ahi, en el mausuleo de Demitropulus. Ahi hay un

3

sotano para abajo. Yo pensaba: “;seria que hay gente?” (Relato de Carmen

Vilches, Ledesma, octubre de 2007)

También, las almas expresan lamentos a través de la palabra aliterada como se puede
observar en este otro relato, en el que el derrumbe se anuncia como un desgarrador

desenlace de un instante en el que el mundo suena entre gritos, llantos y bramidos:

...los perros estaban enloquecidos ladrando y aullando; tal era el ruido que habia
que salid a ver qué le pasaba a los perros (...) y en el cerro, en uno de los extremos
del cerro (...) un jinete todo de negro, sombrero poncho negro, el sombrero de ala
grande, el caballo negro (...) el caballo era que exhalaba fuego de su boca y sus
pesurias, sus patas chispeaban (...) (Relato de Roberto, policia retirado. San

Salvador de Jujuy, 27 de agosto de 2022)

En palabras de Carlos Huamén, son los elementos del mundo que hablan y se comunican,
guardan mensajes y amarran el sonido, a través de ciertos referentes simbolicos (Huaman,

2011). Los modos en que suena el dolor, el agobio, el llanto, la furia desatada son material

264



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

moldeado en la voz de quienes narran con la certeza de que sus oyentes escucharan iguales
o parecidos significados culturales.

Otro rasgo de las narrativas llaki, o de los recuerdos penosos, es que son
experienciales, en tanto se reconocen a través de los sentidos y no de la razén. Es la
condicién material del /laki que se prolonga en el cuerpo de quien narra o de quien
escucha, como voz que se expande en tanto sale del cuerpo (individual) de uno para
ingresar en el cuerpo del otro (social/comunitario). En este sentido, remiten al desborde

como efecto del dolor y de llanto. En el siguiente relato reconocemos el pasaje del llanto

(del alma) al cuerpo de quien lo escucha:

Esta, cuando ve alguna persona transitando sola por la noche, trata con ruegos
llorosos [de] llamar su atencion, y si alguien atiende sus lamentos, si la mira o se
da vuelta para ayudarla no vive para contarla, quedan petrificados. (Se reservan

los datos personales. San Salvador de Jujuy, junio de 2007)

Es importante destacar el pasaje a piedra con todo su espesor material y el agobio en el
cuerpo, que remite al /laki. Esta densidad corporal de los relatos permite reconocer su
caracter ritual, en el sentido performativo del término. La expresion de las tristezas y los
horrores no solo implica a un individuo sino a la comunidad. En tanto ritual, la palabra se
vuelve performance, como lo expresa Taylor, ya que constituye un acto vital “de
transferencia, transmitiendo saber social, memoria, sentido de identidad a través de
acciones reiteradas” (2012, p.22). Esta actuacion narrativa se resuelve al poner en primer
plano el sonido, el color, la textura y la entonacion de la voz. También esta condicion

performativa y experiencial del relato esta asociada a un modo de conocer para la

265



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

comunidad andina, en el que el ritual del contar vehiculiza sonidos que se actualizan en
la memoria, para denunciar y sanar.

Asi, los cuentos de fantasmas que hablan sobre recuerdos dolorosos son instancias
no culminadas que siguen latiendo dentro de una comunidad ya que el pasado esta
presente en el tiempo actual de distintas maneras y los antepasados no han dejado de
existir e influenciar (Estermann, 1998). De tal modo, estos tipos de relatos cuya condiciéon
es el desborde doloroso del recuerdo construyen la experiencia comunitaria a través de
experiencias ritualizadas y performaticas. La dimension temporal sefialada por Estermann
permite indicar otra particularidad de las expresiones /laki. No se trata objetivamente de
una experiencia del pasado, sino de una experiencia subjetiva en el presente, algo que
acontece ahora (Tello Weis, 2025). Se trata entonces de una memoria que se hace cuerpo
en el presente, que habita en la voz de los narradores, en cada actuacion (Espino Relucé,
2015) o en cada performance (Taylor, 2012) con la certeza de que esa presencia se
materializa, se siente y afecta a quienes la viven. Es la voz, pero también el entorno, el
cuerpo de quien narra y quienes escuchan; junto con las referencias deicticas del aqui y
el ahora y su materializacion en las expresiones proxémicas, lo que posibilita la constante
actualizacion de las narrativas //aki. Estas tienen sus propias estructuras, convenciones y
estéticas, lo que les da la posibilidad de ser transmisoras de conocimiento a través del
cuerpo, la accion y los comportamientos sociales.

En definitiva, el llanto-//aki en sus distintas manifestaciones porta significaciones
culturales y sociales que no solo rasgan la noche o los espacios habitados, sino que
imprimen en el presente, la memoria de las précticas socio-culturales andinas. Avanzan,
incluso, por los espacios centrales de la ciudad letrada, hacen vibrar el aire aun en el
entorno urbano, dando cuenta de la plasticidad cultural con que se asimilan, absorben y
funcionan los discursos.

266



Cuarenta Naipes
Revista de Cultura y Literatura
Afio 7 | N° 13

La narrativa llaki en la literatura heterogénea

Hasta ahora nos hemos concentrado en los modos en que la narrativa //aki aparece en los
relatos orales de nuestro corpus. Los rasgos estructurales y los recursos materiales
utilizados para hacerse presente, permiten plantear la presencia de una narrativa llaki que
se actualiza y transforma en distintos espacios y tiempos. Los relatos orales abordados
fueron recopilados en una ciudad de la regién Noroeste de Argentina, ciudad que participa
socio-culturalmente del extenso corredor andino. También, dialogan con muchos otros
cuentos orales en la extensa geografia de los Andes, y que se recuperan en distintos textos
y épocas de otras provincias argentinas y otros paises, como Perti y Bolivia.® Ademas, el
llaki presente en las narraciones orales puede también habitar otras formas narrativas,
como sucede en aquellas obras literarias en las que la heterogeneidad cultural se encuentra
profundamente arraigada.

Por esta razon, planteamos que la narrativa /laki puede leerse en novelas que
tematizan la violencia y el trauma de las guerras. Un caso de muchos otros posibles’ es
La sangre de la aurora (2013) de Claudia Salazar Jiménez. La novela instaura espacios
de relacién comunicativa con los sistemas de la literatura oral en espafiol o en lenguas
nativas que acercan a multiples niveles de conflicto (Cornejo Polar, 2013: 65).

Precisamente, su proceso productivo est4 caracterizado por la duplicidad o pluralidad de

8 Para este estudio hemos consultado la obra de Berta Vidal de Battini, Cuentos y leyendas de la
Argentina (1980-1995), especificamente de los tomos 6 y 7 que aporta relatos recogidos en
distintas provincias del Noroeste argentino. También se consultaron las recopilaciones bolivianas
de Antonio Paredes Candia (1953) y las realizadas por José Maria Arguedas en el Valle de
Mantaro (1953), en Peru.

% Del mismo modo que la narracion llaki se reconoce en los relatos orales, es posible pensar que
otras obras artisticas del corredor andino presenten esta misma condiciéon. En este articulo
abordamos la novela de Salazar Jiménez y realizamos una aproximacion a Jauria (2025) de
Patricia del Rio.

267



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

los signos socioculturales, donde, por lo menos, un elemento no coincide con la filiacion
de los otros.

Se trata de una novela que cuenta la experiencia traumatica de mujeres
provenientes de distintos espacios culturales que viven la violencia extrema en el contexto
del conflicto armado interno peruano. Como consecuencia, se narra al filo del lenguaje,
en tanto existe una imposibilidad estructural de completar la memoria y recuperar la
palabra.

La misma autora ha expresado en diversas entrevistas su necesidad de construir
un nuevo codigo para poder contar el horror. Por ello, la novela posee, sobre todo, una
organizacion plastica que responde a una suerte de secuencias entrecortadas y repetidas;
una dinamica maleable, palpable y material en la que los distintos momentos de la historia
parecen disgregarse. Estos principios organizativos alternativos escapan al orden
normativo y logico y son los lectores los que, ante estas fuerzas reales y efectivas del
hecho estético, deben encontrar puntos de apoyo (Bajtin, 2000) para otorgarle sentido a
los acontecimientos, colaborando con ellos. En otras palabras, el lector se hace cargo de
su funcion de espec-actores (Taylor, 2012) ya que la narracion exige una lectura para que
“hagan algo”.

Por otra parte, la condicion heteroglosica de la novela va develando voces que
provienen de lugares sociales diversos, voces mutuamente enfrentadas y en permanente
dialogo (Berone, 2006). Es a partir de estas refracciones que puede ordenarse un cuerpo
(un corpus) que es multiple, polifacético y heterogéneo, y que ademads tiene la
consistencia de la carnadura femenina. Esta encarnacién hace evidente la presencia de
quienes sistematicamente han sido suprimidas por la historia oficial y el poder de la

colonialidad.

268



Cuarenta Naipes
Revista de Cultura y Literatura
Afo 7 | N° 13

Narrar el llaki, el dolor que atraviesa el alma de las mujeres silenciadas y
marginadas, se vuelve una tarea desafiante. Se trata de una escritura que se despliega en
el borde, en la tension del limite que simultdneamente posibilita y restringe la palabra.

Una de las estrategias centrales serd la exploracion de las multiples resonancias del

sonido. Asi, la voz cobra protagonismo, cobra cuerpo y es palabra, ritmo y ruido:

Apagon total oscuridad ;donde fue? En todas partes ;de donde vino? Torres tensas
altas cayeron arrodilladas bombas explotar todo arrasar volar reventar ;estabas con
el grupo? Cocinando en mi casita esperando mi esposo apagon pasando a maquina
las actas de la reunion apagoén revelando unas fotos apagon. (Salazar Jiménez,

2013, p.11)

La memoria se activa a partir de imagenes fragmentadas, en actos sin transicion, que
remiten a la violenta situacion histdrica a través de la expresion artistica violenta. El
quiebre de la organizacion lingiiistica tradicional es un golpe de gracia que incomoda y
quiebra el sentido para diseminarlo.

El efecto material de lo audible permite leer la novela dentro de las experiencias
de la narrativa /laki. Se advierte una concentracion de la materia sonora de la letra
impresa. Como observa S. Barei (2012) para otras obras de la violencia en contextos no
andinos: el sentido se construye desde el interior de la lengua creando de este modo un
codigo comunicacional que hace posible la transmision de la memoria traumatica.

Como un cuerpo en escena, la narracion /laki se exhibe y se expande hasta estallar
y diseminarse en multiples particulas (voces, formas, ritmos, ruidos, silencios). Estamos
frente a un artefacto que condensa memoria, pero también frente a un arma, que dispara
y que golpea para provocar y recordar que la violencia sobre el cuerpo sigue viva. Dice

una de las narradoras: “No pudimos mirar. No nos perseguia la imagen del pueblo donde

269



Cuarenta Naipes
Revista de Cultura y Literatura
Afio 7 | N° 13

dejamos a nuestro guia, sino ese olor que se nos habia metido en cada rincon del cuerpo.

Ese olor. Adherido a la memoria. (Salazar Jiménez, 2013, p.59). Y mas adelante agrega:

“Que los 0jos puedan oler todo esto y que sientan la humareda despejandose como el telon
que pronto develard eso que quiero y no quiero seguir mirando” (2013, 60).

Mirar, que es la accion perceptiva mas directa para registrar la realidad, no permite
en este caso expresar el caos criminal. La sinestesia, la asimilacion en un mismo acto
perceptivo de diferentes sensaciones, parece el unico recurso para expresar el desastre y
el horror. El cuerpo registra los acontecimientos con los sentidos alterados, con sonidos,

onomatopeyas y ritmos:

Sentia que se me cerraba el corazon y se me apretaba el pecho chac la madeja
crece chac recuerdan chac Me dan asco las sobras de otros le dijo su esposo chaz
recuerdos chac como machetazo chac chac suna chac boca chac magullada chac
sin dientes crac podrida adentro chac ni caso me hizo la denuncia rasga rasga rasga
raja la tela carne chac lloran réompelas partelas su hermana su hija su madre su
esposa chac [...] cuerpo bulto filo filo hilo tanto su cuello filo brazo dedos dientes
hilo senos filo pezones hilo sangre por las calles filo machete hacha coladera crac

silencio tejido grito tejido dolor crac. (Salazar Jiménez, 2013, 88)

La narracién introduce una perspectiva y un lenguaje nuevo en torno a las
representaciones de la violencia, al situarse en las fronteras entre el decir y el representar.
Su fuerza performativa radica en que la transmisioén de estos conocimientos/memorias se
reconstruyen mediante un codigo propio, creado para hacer inteligible una experiencia

limite.

270



Cuarenta Naipes
Revista de Cultura y Literatura
Afo 7 | N° 13

Otra novela que se escribe desde la polifonia del dolor y en la materialidad de los
lenguajes que narran el /laki, ese pesar que atraviesa el corazon y lo desborda, es Jauria
(2025) de Patricia del Rio.!° La novela cuenta los acontecimientos traumaticos de la
violencia peruana a partir de una mirada y una voz que observan y hablan al sesgo de lo
visible y de lo decible. Es decir, no muestra ni dice todo, sino que aborda lo que esta fuera
de foco, lo sugerido o insinuado. La narracion /laki se presenta mediada por la figura de
una mujer que parece ser la ultima persona viva de su comunidad. El personaje fija la
mirada en los perros, que son la fuente para hilar los recuerdos traumaticos. A la vez,
entre relato y relato, la voz se detiene para que el lector cambie de codigo, pues como
colofén de cada historia, aparecen incrustados documentos periodisticos y testimoniales,
que cargan de verdad la ficcion narrativa. Uno de estos documentos, que ademas se elige
para tapa del libro, es una ilustracion de Chungui. Violencia y trazos de memoria (2009),

de Edilberto Jiménez Quispe. Se trata de “Calladitos, sin que sepa nadie, nos llevamos su

cuerpito” (2009, p.297).

El trazo/huella del llaki

El dibujo al que referimos narra, en imagenes, el testimonio de H.R., registrado por
Jiménez en 1984. Se trata de apuntes graficos efectuados durante sus recorridos por
distintos distritos de Ayacucho y como parte de las conversaciones y consultas con las
personas que vivieron el tiempo de la violencia. En el dibujo se plasma lo que no termina
de decirse a través de la palabra. En continuidad con ello, la imagen se torna narracion

llaki, reconocible en los diversos trazos circulares que cierran el cielo nocturno y que

10 En este articulo nos referiremos a la tapa del libro para ampliar el concepto de narrativas /laki.
Sin embargo, es importante decir que la novela hace foco en los animales que lloran, que
atraviesan las historias de la violencia, como resonadores de las penas de las personas.

271



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

contiene una luna llorona y luminosa, que alumbra el camino por el que la mujer carga el
cadaver de su esposo (Fig. 1). El artista trata de reconstruir el estado emocional, la
situacién de extrema angustia y temor, y la persistente fatiga fisica y emocional. La
desesperacion y miedo se mezclan con los llantos de la luna, la mujer y el aullido de los
perros. La letra no dice nada de esto, lo dice el dibujo y lo dice el autor en una charla
personal.'! Es también este dibujo el que propone las claves de lectura para Jauria. Tanto
el trazo de memoria de Jiménez Quispe como la narracion al sesgo, que evoca con fuerza
el monodidlogo de inscripcion rulfiana, de Patricia del Rio, exploran las alteraciones en
las percepciones de humanos y no humanos que sufren y transitan ese limite entre la vida
y la muerte. El trazo es la materia que carga las memorias, palpable a través de las

texturas, las visiones, los sonidos, la rigidez del cuerpo o el latido de los nervios (Cfr.

Theidon, 2003).

El llaki-llanto del cielo, la condicion reparadora

Frente al recuerdo doloroso o llanto que atraviesa el cuerpo, las narraciones /laki revelan
un sentido ligado a la resistencia y regeneracion vital del dolor, que asociamos a la lluvia
o llanto del cielo (Vilca, 2009 y 2016). A este sentido lo denominamos funcion
propiciadora, entendida como una accidn para que algo acontezca. Por lo tanto, asi como
las narraciones pueden traer a la memoria las historias del dolor y del agobio, a la vez
pueden tener un sentido terapéutico o reparador, de denuncia o de vinculacion entre el

hombre y la naturaleza en su complementariedad. La manifestacion del dolor intenso, del

1 En el mes de julio de 2025, tuve la oportunidad de conocer, conversar y escuchar al artista
Edilberto Jiménez Quispe. En esa oportunidad, contdé que durante la entrevista con H.D. ella
expresoé el estado de mareo y desorientacion que sentia mientras retornaba con su esposo muerto
en la espalda. Estas emociones fueron plasmadas con las lineas circulares que destacan en el
dibujo, segun comentd Jiménez Quispe.

272



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

desborde del sentimiento a través de las lagrimas, cambia de direccion hacia la condicion
vital andina, relacionada con el tiempo ritual y agrario, en el que se celebra que el llanto
traiga agua para la siembra. De tal manera, esta accion transformadora aparece en
consonancia con el regenerar de la vida y, por ende, su pervivencia o resistencia social y
cultural.

En el caso de los relatos orales, las almas lloran y los vivos buscan reparar ese
agobio a través de misas y rezos; en el caso de las experiencias traumaticas vividas por
Modesta, la campesina indigena de La sangre de la aurora (Salazar Jiménez, 2013), la
expansion dolorosa que afecta tanto al cuerpo individual y el cuerpo comunitario, se
soporta en la urdimbre de las voces de mujeres y entre mujeres: “Una saca lanita y se
pone a tejer. Los hilos se entrecruzan y el telar crece. Ellas diciendo cosas. Entre nosotras
nomds, como todas somos mujeres, por eso nomas hablo. Otro hilo. Nuestras voces
tejiendo.” (Salazar Jiménez, 2013: 87)

El dolor y la ternura, el llanto y la alegria hacen un yanantin (andar de a dos) en
los trazos de memoria de Jiménez Quispe (2009). La imagen del /lagta maqta de los
habitantes de Chungui se conjuga con las palabras de Daniel Ccaicuri, uno de los
pobladores que acompafi6 a Jiménez en el reconocimiento de tumbas: “He llorado mucho,
no puedo olvidar, el gobierno no nos recuerda, voy a cantar un poquito rakicha, para
alegrarnos, pues es triste cuando eres solo.” (2009, p.72).

La narracion llaki se resuelve en yanantin, que implica el transitar a la par y en
colaboracion. Un primer sentido refiere a la reunion de dos cosas hermanadas o pareadas.
Para Bertonio (1612) el vocablo aymara yanaparapitha significa ayudar a uno por amor
a otro, o yanapauthata, ayudar cuando hay alguna prisa por acabar. En su etimologia se
encuentran contenidas las palabras yana- (ayuda) y -ntin, sufijo inclusivo con
“implicaciones de totalidad”, en el sentido de “ayudante y ayudado unidos para formar

273



Cuarenta Naipes
Revista de Cultura y Literatura
Afo 7 | N° 13
una categoria unica” (Platt, 1976: 27). Estas conceptualizaciones permiten plantear que
ciertas narraciones /laki necesitan completarse con un yanantin, toda vez que la pareja
vivo/muerto se pone en contacto para ayudarse mutuamente. En los relatos orales, el vivo
realiza una accién que permite salvar o quitar la carga de dolor del alma en pena; mientras
que el alma en pena actualiza o revitaliza la memoria familiar o comunitaria, recuerda a
la comunidad los principios de reciprocidad y trae al presente la constatacion de la
existencia de ese otro mundo que estd mas alld de la muerte fisica.

Sin dudas, son momentos en los que los personajes vivos se emparejan con el
muerto, caminan juntos, con un proposito definido, movidos por el principio de

reciprocidad, el ayni, que anima la vida andina. El dibujo de Jiménez aludido mas arriba

logra plasmar esta condicion (Fig. 1).

A modo de cierre: trastornar la escritura

La ultima parte de este articulo pretende realizar una reflexion sobre el alcance del
concepto de escritura y abrir la posibilidad de trastornar, de dar vuelta su condicion de
mero vehiculo de la letra, experiencia alfabética, para pensarla también en relacion con
la genealogia de sus sentidos. Etimologicamente, el término escribir remite a la accion de
rayar o hacer incisiones sobre un material, ya sea barro, madera o cera, utilizando algiin
elemento punzante que deja una huella.

Propongo no limitar el término escritura a la letra ni al soporte impreso. Tal
reduccion responde a la vision dominante de la modernidad y las logicas de la
colonialidad, que asocian el acto de escribir con la fijacion de palabras en el papel. No
obstante, ciertas practicas andinas y los estudios criticos literarios y culturales que las
analizan, como se sefalard a continuacion, muestran que la escritura constituye un campo
mucho mas amplio que abarca huellas, gestos y diversas expresiones materiales.

274



Cuarenta Naipes
Revista de Cultura y Literatura
Afo 7 | N° 13

Cuando Cornejo Polar (2011) evoca la imagen vallejiana de “escribir en el aire”
propone una reflexion profundamente ligada a la expresividad oral: “Solia escribir con su
dedo grande en el aire” (2011, p. 202). Se trata de una apuesta a pensar y mirar en el punto
intermedio entre la letra y la voz. Precisamente es un enunciado que se instala en la
dindmica sonora del habla, como angustioso grito de alerta, de socorro (2011, p. 204). Es
una exclamacion que condensa dolor, alerta y vida. Algo semejante se plantea en la tesis
de Hildy Quintanilla (2024) sobre las peregrinaciones al Qoyllurit’i, donde el arariwa guia
la ruta “con la textualidad de sus pasos”: el movimiento del cuerpo inscribe un camino
que se vuelve escritura danzada. En quechua, este gesto encuentra resonancia en los
vocablos sigiu (hacer rayas, lineas, filas) y gillgay (escribir), que vinculan el trazo fisico
con el acto de escritura.

Del mismo modo, Harrison (2020) analiza el término quilca, el lexema quechua
que designa papel, pero que a la vez alude a un sistema semiotico méas amplio: pintura,
bordado, escultura. Solo mas tarde quilca se asocia de manera exclusiva a la transcripcion
alfabética (2020, p. 120). Esta ambigiiedad semantica pone en evidencia que lo escrito no
es unicamente letra, sino también textura, color, trazo.

En el mundo aymara, sefiala Abercrombie (2006), el concepto de thaki, nombre
que reciben narrativas, ciclos de canciones y géneros poéticos, refuerza esta idea; pero
thaki también remite a las series libatorias, llamadas “senderos de la memoria”, y a las
carreras de fiestas y cargos, llamadas “senderos de la fiesta”. Estos tres conceptos
principales inscriben al thaki en una dimension politica, que es a la vez, poética e historica
(2006, p. 15-16).

Todos estos argumentos permiten afirmar que la escritura no se restringe a la letra:
la sobrepasa y se instala como expresion performética dentro de las comunidades andinas
actuales y dentro de los estudios andinos. El aire, la voz, el cuerpo, la musica, el tejido,

275



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

el paisaje, las libaciones, son soportes y practicas de escritura. Por ende, la narrativa //aki
también puede pensarse como un modo de escritura performatica, una escritura que
trastorna o hace cambiar de direccion la matriz escritural de occidente, para mostrar
modos de enunciacion en los que se inscribe el dolor y la memoria con o sin palabras,
utilizando distintas materialidades en didlogo entre el hombre y el mundo, entre lo

humano y lo no humano, a través de actos, sonidos y multiples formas que se despliegan

en la vida social del presente en nuestra region andina.

Fig 1. Detalle de Calladitos, sin que lo sepa nadie, nos llevamos su cuerpito. En

Jiménez Quispe, 2009, 296.

Bibliografia

Abercrombie, T. (2006). Caminos de la memoria y del poder. Etnografia e historia en
una comunidad andina. IEB -IFEA.

Arguedas, J. M. (2012). Los cuentos de ‘condenados’. En Obra Antropologica. Tomos 3
y 5. Editorial Horizonte.

Bajtin, M. (2000). Ya también soy (Fragmentos sobre el otro). Taurus.

Barei, S. (2012). Culturas en conflicto. Ferreyra editor.

Berone, L. (2006). Polifonia/Discurso ajeno. En Nuevo diccionario de la teoria de Mijail

Bajtin, Aran, P. (dir. y coord.) (pp.224-231). Ferreyra Editor.

276



Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

Campuzano, B. (2018). Pachamama, Ekekos y Cristos morenos. Nuevos realismos,
violencia urbana y religiosidad andina en la literatura argentina migrante. Cuadernos del

Hipogrifo.  Revista  de  Literatura  Hispanoamericana y  Comparada.

http://www.revistaelhipogrifo.com/wp-content/uploads/2019/01/65-84.pdf

Cornejo Polar, A. (2011). Escribir en el aire. Ensayo sobre la heterogeneidad socio-
cultural en las literaturas andinas. CELACP. Latinoamericana Editores.

Cornejo Polar, A. (2013). Sobre literatura y critica latinoamericanas. CELACP.
Latinoamericana Editores.

Del Rio, P. (2025). Jauria. TusQuets editores.

Estermann, J. (1998). Filosofia andina. Estudio intercultural de la sabiduria autoctona
andina. Ediciones Abya —Yala.

Fourtané, N. (2015). El condenado andino. Estudios de cuentos peruanos, Institut
frangais d'études andines - IFEA/CBC.

Guzman, J. A. (2006). Una festividad religiosa como signo de identidad. Migrantes
bolivianos en Jujuy. Cuadernos FHyCS-UNJu, Nro. 31. pp. 53-66
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1668-
81042006000200003

Harrison, Regina. (2020). El papel como artefacto y comunicacion en Guaman Poma:
palabra e 1magen en la Nueva coronica. Letras (Lima), 91(133), 113-140.
https://doi.org/10.30920/letras.91.133.5

Huaman, C. (2011). La cascada como simbolo en la obra de Jos¢ Maria Arguedas.
Archipiélago. Revista cultural de nuestra América; Vol 19, No 72.
https://repositorio.unam.mx/contenidos/50362

Jiménez Quispe, E. (2009). Chungui: violencia y trazos de memoria. IEP, COMISEDH,
DED.

Mignolo, W. (2007). La idea de América Latina. La herida colonial y la opcion
decolonial. Editorial Gedisa.

Mujica Bermudez, L. (2019). Ukunchik: la naturaleza del cuerpo y la salud en el mundo
andino. Pontificia Universidad Catoélica del Pert. Instituto de Ciencias de la Naturaleza,
Territorio y Energias Renovables (INTE-PUCP) - Universidad Nacional Jos¢ Maria
Arguedas (UNAJMA).

Platt, T. (1976). Espejos y maiz: temas de la estructura simbodlica andina. Centro de

Investigacién y Promocion del Campesinado.

277


http://www.revistaelhipogrifo.com/wp-content/uploads/2019/01/65-84.pdf
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1668-81042006000200003
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1668-81042006000200003
https://repositorio.unam.mx/contenidos/50362

Cuarenta Naipes

Revista de Cultura y Literatura

Afo 7 | N° 13

Quintanilla Ocampo, H. (2024). El cuerpo como texto ritual en la Procesion de 24 horas
de Qoyllurit’i. (Tesis) (Inédita).

Rosing, L. (1991). Introduccion al mundo callawaya: Curacion ritual para vencer penas
y tristezas. Editorial los Amigos del Libro.

Rubinelli, M. L. (2014). Los relatos populares andinos. Expresion de conflictos. Biblos.
Salazar Jiménez, C. (2013). La sangre de la aurora. Animal de Invierno.

Sica, G. y Ulloa, M. (2006). Jujuy en la colonia. De la fundacion de la ciudad a la crisis
del orden colonial”, Jujuy en la Historia/ Teruel y Lagos (dir.), San Salvador de Jujuy:
EDIUNJU.

Taylor, D. (2012). Performance. Asunto impreso ediciones.

Taylor, G. (2000). Camac, camay y camasca y otros ensayos sobre Huarochiri y Yauyos.
CBC.

Tello Weiss, M. (2025). Fantasmas de la dictadura. Una etnografia sobre apariciones,
espectros y almas en pena. Sudamericana.

Theidon, K. (2004). Entre Projimos: El conflicto armado interno y la politica de la
reconciliacion en el Peru. Instituto de Estudios Peruanos.

Vilca, M. (2009). Los ojos cerrados a la espera del sol maduro: La celebracion de las
almas en Llamerias, Puna de Jujuy. Estudios de filosofia practica e historia de las ideas.
Vol.11, n.1 pp.45-51.
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-
94902009000100005

Vilca, Mario (2016). Sol y muertos. Antiguas persistencias en el despacho a los muertos
nuevos. Llamerias, puna de Jujuy”. En Bugallo, L. & Vilca, M. (comps.) Wakas, diablos
y muertos: alteridades significantes en el mundo andino (pp. 415-440) EDIUNJU/

Instituto Francés de Estudios Andinos.

278


https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-94902009000100005
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-94902009000100005

