
Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

217 

 

Los traumas en los testimonios del Juicio por la Verdad de la Masacre de Napalpí 

Trauma in the testimonies of the Truth Trial of the Napalpí Massacre 

Estela Josefina Picón1 

Universidad Nacional de Salta 

Resumen 

 

Los traumas que experimentan los pueblos indígenas se relacionan con el recuerdo de las 

masacres de las que fueron víctimas sus antepasados y también con los efectos extendidos 

en el tiempo, como la pérdida de la tierra, la lengua, la cultura, la migración forzada y el 

quebranto de la salud física y mental. En el Juicio por la Verdad de la Masacre de Napalpí, 

desarrollado en 2022, noventa y ocho años después de los hechos, se registran los 

testimonios de los traumas en un entorno jurídico en el que testifican qom, moqoit y 

criollos condicionados por las reglas vinculadas al espacio, a los actores del sistema 

judicial, a las interacciones y a la lengua oficial.  

Desde la perspectiva sobre la memoria de Jelin (2002, 2012) y Degregori (2004), 

me refiero a las discontinuidades narrativas que presentan los testimonios indígenas, 

reveladoras de los traumas que dejó la masacre. Constituyen algunas de sus huellas la 

omisión de los hechos fatídicos y los quiebres temporales. Aludo, además, al contexto 

jurídico que, si bien abre la posibilidad de escuchar las voces de los pueblos originarios, 

condiciona sus testimonios y privilegia la postura hegemónica del Estado nacional 

neocolonial. (Wikinski, 2019) 

 

Palabras clave: traumas; testimonios de pueblos originarios; masacre de Napalpí; 

Juicio por la Verdad; discontinuidades narrativas 

 

Abstract 

 

The traumas suffered by indigenous peoples are linked to the memory of the massacres 

whose victims were their ancestors; those are also related to the long-term consequences, 

such as the loss of their territory and language, forced migration, and physical and 

psychological deterioration. In the Truth Trial of the Napalpí Massacre, which took place 

in 2022, ninety-eight years after the massacre, testimonies of trauma were heard in a 

juridical environment. Qom, Moqoit, and non-indigenous people testified, conditioned by 

 
1 Estela Josefina Picón es Profesora en Letras por la Universidad Nacional de Salta (UNSa). Se 

desempeña como profesora adjunta de las asignaturas Lingüística del Texto y Sociolingüística, y 

auxiliar docente de Lengua Española 2 en la carrera de Letras. Es integrante del proyecto A 

CIUNSa n°2892 “Memorias, migraciones y agencias en la narrativa latinoamericana 

contemporánea”. En ese marco, indaga sobre testimonios de la violencia estatal contra 

comunidades qom y moqoit del Chaco durante las últimas décadas del siglo XIX y las primeras 

del XX. Además, trabaja en equipos de investigación en diversas temáticas relativas a la gramática 

cognitiva, el análisis del discurso, la sociolingüística y la psicolingüística. Ha publicado capítulos 

de libros y artículos académicos en revistas especializadas nacionales e internacionales, 

concernientes al campo de la lingüística y a las poéticas de la memoria indígena en Latinoamérica. 

Actualmente, se encuentra en la etapa de redacción de su tesis de doctorado en Ciencias Sociales 

por la Universidad Nacional de Jujuy, sobre los testimonios del juicio por la Verdad de la Masacre 

de Napalpí, desde la perspectiva de los estudios de la memoria, la teoría y la crítica literarias 

latinoamericanas, y el análisis del discurso. Mail de contacto: piconestela@hum.unsa.edu.ar 

https://pesquisa.bvsalud.org/portal/?lang=pt&q=au:%22Wikinski,%20Mariana%22


Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

218 

 

the physical location, the representatives of the judicial system, the rules of interaction, 

and the official language.   

From the perspective of memory studies by Jelin (2002, 2012) and Degregori 

(2004), I refer to the narrative discontinuities in the indigenous testimonies, which reveal 

the trauma that the massacre caused to the victims and their descendants. Some discursive 

marks are the omission of fateful events and temporal breaks. Furthermore, I allude to the 

legal context, which makes it possible for the voices of indigenous peoples to be heard; 

however, it restricts their testimonies and privileges the hegemonic point of view of the 

neocolonialist national state. (Wikinski, 2019) 

 

Keywords: traumas; testimonies of originary peoples; Napalpí massacre; Trial Truth; 

narrative discontinuities 
 

Introducción 

La noción de trauma se vincula con la idea de herida, un quiebre dentro de la psiquis que 

deja al sujeto en un estado de sufrimiento extremo, desequilibrio, vulnerabilidad, 

desamparo, alienación e incapacidad de defenderse. Se relaciona con los procesos de 

edificación de la memoria y de olvido, ya que la violencia deja huellas que se hospedan 

en espacios intersubjetivos de las víctimas. Tales huellas están latentes en recuerdos, en 

sueños, en duelos o en síntomas duraderos, aunque se expresen o se silencien, reaparezcan 

luego de mucho tiempo, se contradigan, se actualicen y se repitan. En el caso de los 

sobrevivientes de masacres, su memoria se fragmenta y ello parece impedir la posibilidad 

del acceso a lo simbólico, a su rememoración y estructuración. Cuando el individuo siente 

que él y el espacio social que lo rodea están permanentemente amenazados, aparecen en 

su discurso incongruencias, confusiones entre el pasado y el presente, marcas del miedo 

y la culpa siempre latentes. Se le dificulta transmitir las historias colectivas a los suyos y 

sus relatos aparecen disociados, evasivos, inconclusos, llenos de huecos informativos.  

En este marco, reflexiono sobre los relatos de la violencia2 desde la perspectiva 

de los estudios de la memoria (Jelin, 2012 y Degregori, 2004), que me permite abordar la 

 
2 Mi trabajo se enmarca en el Proyecto A n°2892 CIUNSa “Memorias, migraciones y agencias en 

la narrativa latinoamericana contemporánea”. 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

219 

 

complejidad de los archivos, las acciones de los trabajadores de la memoria, la diversidad 

de agencias y el análisis de los testimonios. Por otro lado, desde la perspectiva del análisis 

del discurso, considero las características de las interacciones y los escritos jurídicos, 

específicamente la sentencia (2023), en la cual se manifiesta una conjunción de múltiples 

voces que, sin embargo, se encaminan a una sola, la que detenta el poder legal (Pardo, 

1996). En este juego polifónico, los desequilibrios entre el peso de unas y otras 

declaraciones son evidentes, como también la ausencia de datos que, desde perspectivas 

disciplinares, serían insoslayables.    

Los testimonios de las víctimas de la matanza de Napalpí en 1924 que analizo en 

este artículo se produjeron en el marco del Juicio por la Verdad de la Masacre en 2022. 

Lejos de ser un hecho aislado en la historia argentina, se trató de uno entre muchos 

sucesos encaminados al exterminio de la población indígena en pos de la construcción y 

expansión del Estado nación. Incluso hoy, aunque tengan acceso al sistema judicial para 

denunciar los daños de los que han sido objeto, los pueblos originarios siguen estando 

expuestos a la expoliación por parte del Estado, que permite el desalojo de sus tierras, el 

deterioro de las condiciones socioeconómicas y la pérdida de la lengua y la cultura 

propias. Para Kauffman (1998):  

 

El miedo y la alienación que denuncia quien sufre pueden perder dimensión 

cuando el miedo y el sometimiento son la manera colectiva de vivir. Visto así, el 

miedo y los silencios pueden multiplicarse y las víctimas no encuentran 

condiciones de recepción, de cuidado o de integración. (1998, p. 17) 

 

 

La tarea de los trabajadores de la memoria (Jelin, 2012) de los pueblos qom y 

moqoit permitió la recopilación de testimonios de los sobrevivientes de la masacre de 

Napalpí y de sus parientes y allegados. Tales relatos fueron silenciados durante casi un 

siglo y solo pasaron a ocupar parte del espacio público cuando miembros de las 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

220 

 

comunidades indígenas, en contacto con organismos de Derechos Humanos, 

investigadores y juristas, otorgaron sentido a la narración de los traumas para lograr el 

reconocimiento de la masacre por parte del Estado y acciones colectivas en beneficio de 

las comunidades originarias. 

El Juicio por la Verdad de la Masacre de Napalpí se llevó a cabo luego de casi dos 

décadas de intenso trabajo de reconstrucción de la memoria colectiva. Los relatos de los 

ancianos sobrevivientes —la mayoría de los cuales había fallecido antes del juicio— 

fueron reproducidos en soporte fílmico y las declaraciones de los hijos, nietos y allegados 

se realizaron en presencia de la jueza, el entorno jurídico y una numerosa audiencia. Este 

marco legal, sin embargo, no facilitó las narraciones de los hechos de la masacre por parte 

de los indígenas. Al contrario, las condicionó mediante reglas ajenas a los declarantes, 

vinculadas a la jerga legal, a las formas de interacción entre personas de diferente estatus, 

a los usos del espacio, a las limitaciones del tiempo y a la imposibilidad por parte de los 

funcionarios judiciales de comprender a un otro culturalmente diferente.  

De acuerdo con los estudios sobre la memoria (Jelin, 2002 y 2012; Degregori, 

2004), exploro las huellas que revelan los traumas de la masacre en los testimonios de 

sobrevivientes y familiares, reproducidos en películas y narrados en presencia, durante 

las audiencias del Juicio por la Verdad. Indago, además, en las diferencias entre la verdad 

que impone el entorno jurídico y que se expresa en la sentencia, y la verdad de las víctimas 

qom y moqoit, cuyas demandas y formas de ver el mundo están lejos de ser interpretadas 

y aceptadas por los sujetos del ámbito judicial. 

 

Los hechos juzgados 

La masacre de Napalpí ocurrió el 19 de julio de 1924, en el marco de una huelga de peones 

rurales que reclamaban a los terratenientes y al Estado mejores condiciones laborales, y 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

221 

 

la libre circulación por el territorio. La Reducción de Napalpí, dependiente del Ministerio 

del Interior de la Nación que la creó en 1911, concentraba a grupos de indígenas que, 

desde la Conquista del Chaco (entre 1870 y 1917), eran sistemáticamente perseguidos y 

asesinados por los militares de los regimientos de frontera que los encontraran en estado 

de nomadismo. A cambio de protección, la Reducción proponía civilizar a los habitantes 

originarios y enseñarles rudimentos del trabajo agrícola. Los reducidos, por su parte, 

debían trabajar las tierras que se les asignaban y, además, eran empleados como peones 

rurales de las grandes haciendas y obrajes para la recolección del algodón y la explotación 

forestal; por otra parte, eran contratados estacionalmente como trabajadores asalariados 

en los ingenios azucareros del noroeste argentino. (Domínguez, 2009; Trinchero, 2009)      

La protesta se inició cuando la administración de la Reducción gravó con un 

impuesto del 15% la adquisición del algodón, hecho que perjudicó notablemente a los 

trabajadores indígenas, que recibían un magro salario. Por otra parte, el gobierno del 

Territorio Nacional del Chaco prohibió la salida de los peones originarios rumbo a los 

ingenios de Salta y Jujuy en época de zafra, porque los terratenientes los requerían para 

la cosecha del algodón. A esto se sumó el descontento de los grupos indígenas por los 

maltratos de los que eran objeto por parte de empresarios y capataces, la sobreexplotación, 

el desprecio de sus costumbres y la desigualdad en la tenencia de la tierra que, en tanto 

les era negada a ellos, era entregada a los colonos blancos. (Domínguez, 2009, p. 7) 

Lideraban la protesta los líderes qom José Machado y Dionisio Gómez, y los 

moqoit Pedro Maidana y Miguel Durán, todos chamanes oikjağajk que, de acuerdo con 

la cosmovisión de las culturas indígenas del Chaco, detentaban el poder para comunicarse 

con los espíritus de sus antepasados en sueños, visiones y en danzas rituales (2009, p. 4). 

La huelga, que congregaba a más de mil qom, moqoit y peones santiagueños y 

correntinos, era acompañada por una ceremonia religiosa convocada por los chamanes, 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

222 

 

en la que manifestaban a los suyos que los antepasados y las divinidades dueñas de la 

naturaleza los protegerían de las balas de los blancos. Afirmaban, además, que se 

avecinaba un cambio de era, caracterizado por la desaparición de los blancos y la 

recuperación de la tierra, en la que los indígenas volverían a ser libres, como en épocas 

antiguas. El ritual se celebraba con danzas ancestrales. (Salamca, 2008)  

Como consecuencia de la suspensión de actividades agrícolas, los dueños de las 

plantaciones y los obrajes presionaron al gobernador Francisco Centeno para que 

solucionara el conflicto. Por otra parte, los colonos blancos, que se sentían amenazados 

por la concentración de los indígenas y por hechos de violencia cuyas víctimas fueron 

tanto colonos como originarios, solicitaron el apoyo de las fuerzas policiales y federales. 

En notas del diario La Voz del Chaco, circuló información sobre los supuestos 

preparativos de un enorme malón cuyo objetivo era la rebelión y la guerra para lograr 

destruir las poblaciones blancas. (Domínguez, 2009, p.13)  

La tensión alcanzó su punto culminante el día de la Masacre de Napalpí, cuando 

una avioneta que partió del aeroclub de Resistencia se dirigió al Aguará, lugar donde se 

encontraban reunidos los pobladores originarios, y les arrojó caramelos. Cuando salieron 

de sus toldos, el copiloto les disparó desde el aire con una escopeta y les arrojó bombas 

incendiarias; antes de que los indígenas pudieran huir, fueron fusilados por un centenar 

de policías, gendarmes y civiles, a caballo, que habían cercado la zona. 

El ataque produjo la muerte de cuatrocientas o quinientas personas, sin distinción 

de sexo ni edad. Los heridos fueron obligados a cavar fosas comunes para los muertos y 

posteriormente fueron asesinados, mutilados, empalados y exhibidos en sitios públicos 

de las ciudades vecinas. La persecución continuó durante semanas en el monte, adonde 

huyeron los sobrevivientes. No es posible conocer el número de personas asesinadas 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

223 

 

porque, según los testigos, no se cavaron tumbas y, muy probablemente, fueron devoradas 

por animales (Trinchero, 2009).  

A raíz de la información que circulaba sobre la masacre, representantes socialistas 

de la Cámara de Diputados de la Nación pidieron una investigación, pero el gobierno 

provincial y nacional y los legisladores oficialistas no permitieron que se indagara sobre 

los hechos. Dieron por válidas las declaraciones del comisario Sáenz Losa, de los 

efectivos de la policía a su cargo, y de civiles, todos ejecutores de la matanza. Todos ellos 

alegaron que no hubo una masacre, sino un enfrentamiento entre etnias, en el que 

murieron únicamente cuatro indígenas moqoit a manos de los qom. (Jasisnki, 2022) 

Los trabajos académicos de historiadores, antropólogos y archivistas posibilitaron 

que, en el año 2004, una asociación comunitaria presentara una demanda civil y penal 

contra el Estado por el genocidio de 1924. En 2008, en un acto oficial, el gobernador de 

Chaco Jorge Capitanich pidió perdón a la sobreviviente Melitona Enrique por los 

crímenes cometidos (Dávila, 2024). El historiador y escritor qom Juan Chico, quien ya 

trabajaba para recuperar la lengua de los suyos, congregó a un grupo de personas para 

que indagaran en la memoria oral de los sobrevivientes de la masacre y en sus familiares. 

Se organizaron en una asociación y, con el apoyo de entidades gubernamentales, iniciaron 

acciones legales que culminaron en 2022 con el Juicio por la Verdad de la Masacre. 

(Dávila, 2024)  

En la sentencia, se declara la Masacre de Napalpí como hecho probado y se 

destacan las graves consecuencias que generó en los sobrevivientes y en su descendencia, 

como “el trauma del terror, el desarraigo, la pérdida de su lengua y su cultura” (Secretaría 

de DDHH y Géneros de Chaco, Comité para la Prevención de la Tortura de Chaco y 

Fundación Napalpí, 2023, pp. 155 y 168; Poder Judicial de la Nación. Juzgado Federal 

de Resistencia N° 1. Expediente FRE 9846/2019 “Masacre de Napalpí s/ Juicio por la 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

224 

 

Verdad”, pág. 224). Se expresa además la “responsabilidad del Estado Argentino en el 

proceso de planificación, ejecución y encubrimiento” de la masacre y en el delito de 

reducción a la servidumbre. Se manifiesta, asimismo, que la matanza y los sucesos 

posteriores “son crímenes de lesa humanidad, cometidos en el marco de un proceso de 

genocidio de los pueblos indígenas”. (Poder Judicial de la Nación. Juzgado Federal de 

Resistencia N° 1. Expediente FRE 9846/2019 “Masacre de Napalpí s/ Juicio por la 

Verdad”, p. 224) 

 

Huellas de los traumas en los testimonios 

En la sentencia del Juicio por la Verdad de la Masacre de Napalpí se califican los hechos 

como un genocidio (Secretaría de DDHH y Géneros de Chaco, Comité para la Prevención 

de la Tortura de Chaco y Fundación Napalpí, 2023), término que alude no solo a la muerte 

física, sino también al padecimiento psicológico, a la pérdida cultural, al deterioro 

ambiental, a las enfermedades que se transmiten epigenética e intergeneracionalmente 

(Matheson, 2022), y a la desterritorialización (Canclini, 1999), que imponen la migrancia 

y el cambio de lengua, cultura, religión y vida.  

A través de sus palabras, expresadas en entrevistas con investigadores y en 

declaraciones testimoniales anteriores al Juicio, los ancianos sobrevivientes de la masacre 

exponen los hechos que vivieron cuando eran niños, y los que oyeron de sus familiares. 

El tiempo transcurrido, las fallas en la memoria, la necesidad de intérpretes de las lenguas 

que hablan, y el miedo a la persecución y a la repetición del suceso fatídico condicionan 

los relatos, que se tornan discontinuos, ambiguos y llenos de huecos y ausencias, huellas 

de los traumas que atravesaron a sus declarantes. Las narraciones de los familiares de las 

víctimas también presentan marcas traumáticas, aunque algunos de ellos sean jóvenes y 

aunque ninguno haya presenciado la matanza. El sufrimiento y el desprecio del que han 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

225 

 

sido objeto en el pasado siguen operando en las subjetividades de las comunidades 

indígenas, que saben que perdieron su territorio, su lengua, sus costumbres y sus ideas de 

trascendencia por miedo al exterminio, miedo legado por sus ancestros.   

Las marcas de los traumas se manifiestan en los testimonios a través de una serie 

de mecanismos discursivos, uno de los cuales es la variedad de voces que se amalgaman 

en los relatos. Ello se muestra en la narración de Sabino Irigoyen, hijo de la sobreviviente 

Melitona Enrique, que traduce al español e interpreta las palabras de su madre: 

Y sí, nosotros escuchamos otros comentarios porque cuando terminó todo el 

combate, ellos ya dispararon y muchas personas comentan de que después del 

bombardeo se quedaron heridos, así, viste, que no podían caminar. Le balearon 

el pie o el brazo y no podían andar. Así que a esos se le cortaban la cabeza. 

Comentan por eso. O sea, al final papá cuando estaba él así comentando o 

conversando con otra persona que dispararon pa aquel lado, viste, ellos le estaban 

mirando, viste. Ellos dispararon a este lado en otra parte. […] Dice que hicieron 

un tiempo una excavación. Ahí dice que le tiraron todo. Y le echaron así 

combustible con nafta no sé qué. Horrible le quemaron. Así comenta el finado 

papá que, estee, conversó con otra persona que dispararon para allá en el otro 

monte que estaba más cerca digamos. (Testimonio de Melitona Enrique, testigo 

de la masacre; traducido por Sabino Irigoyen. Entrevista realizada por Graciela 

Elizabeth Bergallo, Machagai, provincia de Chaco, año 2005)3      

 

La evidencialidad también se manifiesta de forma muy compleja en el testimonio 

de Lucía Pereira quien, para contar los hechos, asume en primera persona la voz de su 

padre y, a través de él, las de los comerciantes que le advirtieron sobre la masacre: 

  

De un día para otro llegó el ejército, siempre se acuerda mi papá. Viste lo que 

pasó, le decían los demás, nosotros tenemos que reclamar que le paguen los 

trabajos. El ejército llegó, hubo el descargue, algunos salían a disparar, correr, en 

el medio del monte, mi papá vivió treinta días en el monte. A él le dispararon en 

el hombro, él huyó con la bala en el hombro. Cortame con la gilet y sacame la 

bala, nos decía, no nos animamos a hacerlo por miedo. Murió cantidad de chicos, 

mujeres embarazadas. No me maten mis hijos, mi marido, no me maten a mi 

abuela, dicen que decían. Un solo gritería, le ametrallaban igual. Primero largaron 

arriba para que disparen las mujeres angau, mi mamá se metió en el monte, le 

llevó a mi hermanito que tenía 8 meses. Y mi abuela también tenía una nena, ellos 

se fueron al monte, antes de nada, porque mi papá sabía qué iba a pasar. Unos 

 
3 Transcripción propia de la entrevista grabada en soporte audiovisual a Melitona Enrique, cuya 

declaración es traducida y completada por su hijo Sabino Irigoyen. La película es parte del 

Expediente del Juicio. 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

226 

 

comerciantes que le compraban las cositas que él cazaba le contaron: Mirá que 

tal día va a venir el ejército y les va a matar a todos ustedes. (Testimonio de Lucía 

Pereira, testigo en el Juicio por la Verdad. Casa de las Culturas de Machagai, 

provincia de Chaco, 3 de mayo de 2022)4  

 

Los saltos temporales en los relatos constituyen otra de las características de las 

discontinuidades narrativas. El testimonio de Matilde Romualdo se construye mediante 

el recuerdo de las palabras de su abuela en distintos momentos: lo que vivió durante y 

después de la masacre, lo que oyó de los suyos aunque no podía rememorarlo porque era 

muy pequeña. Cuenta en primera persona la huida, la supervivencia en el monte y el 

regaño a sus nietos por no prestarle atención, pero los hechos cruentos son expresados en 

tercera persona, desde la distancia, y sin precisiones ni detalles.   

 

Mi abuela Lorenza, éramos criaturas, contaba lo que pasó ahí. Somos criaturas 

todavía, la abuela contaba, pero no ponemos cuidado, yo me acuerdo este 

pedacito, dicen que le mataba pero como somos criaturas no ponemos cuidado, 

contaba la abuela Lorenza Molina todo lo que pasó. Le usaban las guainas y le 

mataba. Ella disparó, por eso se salvó, disparó la abuela, la antigua abuela 

Lorenza Molina, contaba muchas historias […] Estuvimos adentro del monte allá, 

monte grande. No teníamos para comer, y ella sacaba del agua, pescaba, 

algarrobo negro, blanco, con eso nosotros nos pasábamos, frutas, eso buscaba la 

abuela, sacaba la cáscara y comemos. Conozco todo por la abuela. Hay que 

cocinar, cocinamos, y probamos, abuela, feo es. No, porque no está todavía, hay 

que cocinar otra vez; eso comemos, los porotos del monte. Después hay otra fruta 

de cardo. Ella dijo que estaba la matanza, a lo mejor, ella contaba, pero éramos 

criaturas. Los criollos eran los que jugaban, mataban y enterraban también. Es el 

cuento de mi abuela ancianita. Estoy contando la historia y ustedes están jugando 

nomás. (Testimonio de Matilde Romualdo, testigo en el Juicio por la Verdad. 

Casa de las Culturas de Machagai, provincia de Chaco, 3 de mayo de 2022)5  

 

Rosa Grillo, una de las sobrevivientes, emplea la expresión ese/eso nomás para señalarle 

a uno de sus entrevistadores que no seguirá refiriéndose al tema y que cerrará la 

 
4 Transcripción de la declaración testimonial hecha por la testigo Lucía Pereira realizada por el 

abogado querellante Duilio Ramírez por la LADH.  
5 Transcripción de la declaración testimonial de la testigo Matilde Romualdo, realizada por el 

abogado querellante Duilio Ramírez. 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

227 

 

interacción, puesto que no está dispuesta a contar los hechos fatídicos en los que matan a 

su padre:  

 

Rosa: sufrimiento como yo estoy diciendo, mi abuelito, disparamos. Bueno, eso 

nomás. Cosa triste. […]  

Abogado: Una sola cosita, en principio, con el tema de tu papá, de tu papá, viste 

cuando le matan, ¿eso vos llegaste a ver algo, te contó tu mamá después, te contó 

el abuelo?    

Rosa: Mi mamá, que le mataron tu papá.  

Intérprete: Claro, ustedes se escaparon y él no se pudo escapar. 

Rosa: Y ese nomás.  

(Testimonio de Rosa Grillo, testigo de la masacre, entrevistada por Juan Chico, 

Arturo Blanco y Raquel Esquivel. Lote 40, Colonia Aborigen, provincia de 

Chaco, año 2018) 6 

 

 

Otra de las características de algunos de los testimonios es la explicación de los 

hechos a través de los mundos relacionales. Para Escobar, “una ontología relacional puede 

definirse como aquella en que nada  (ni los humanos ni los no humanos) preexiste las 

relaciones que nos constituyen. Todos existimos porque existe todo.” (2015, p. 29). En 

esta clase de ontologías, lo vivo, lo no vivo, lo material, lo espiritual y lo sobrenatural 

establecen relaciones múltiples en un mundo que los reúne a todos. Por eso, la extracción 

minera, la sobreexplotación del suelo para la agricultura y la ganadería constituyen “una 

verdadera guerra contra los mundos relacionales, y un intento más de desmantelar todo 

lo colectivo. […] las luchas por los territorios se convierten en lucha por la defensa de los 

muchos mundos que habitan el planeta.” (2015, p. 29)  

En el Juicio, Juan Carlos Martínez, descendiente de una de las víctimas de la 

masacre, afirma que sus abuelos huyeron al monte antes de la matanza porque fueron los 

pájaros los que les avisaron y los guiaron a un sitio seguro:  

 

 
6 Transcripción propia de la entrevista a Rosa Grillo, en soporte audiovisual, que figura en el 

Expediente del Juicio. 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

228 

 

Mi vice abuela contaba que fueron perseguidos después por gente a caballo con 

perros no uniformados: eran criollos. Ellos sí sabían dónde se escondían los 

indígenas, entonces trataban que los bebés no lloren para que no se les escuchen 

cuando estaban debajo de los cardos escondidos. Ellos eran guiados y orientados 

por las aves: ellos dicen que toreaban las aves, cuando estaban asustadas cantaban 

y ellos se escondían. Cuando las aves estaban tranquillas ellos podían avanzar. 

(Testimonio de Juan Carlos Martínez, testigo en el Juicio por la Verdad. Casa de 

las Culturas de Machagai, provincia de Chaco, 3 de mayo de 2022.)7 

 

Guillermo Ortega, otro testigo, declara en el juicio que fueron los árboles y el monte los 

que salvaron a sus antepasados, ya que los resguardaron en sus cortezas y follajes:  

 

Mi abuela me contó cuando yo tenía 8 años. Ella se salvó. Nos contó a nosotros, 

ella tenía como 8 o 9 años, se quedó en el medio del monte. Quedaron en ese 

monte una noche. Ese monte nos salvó por un palo borracho caído, sacamos la 

parte de adentro y quedamos esa noche dentro del palo borracho. Y mi mamá, 

todos mis familiares, se quedaron en el medio del monte y les mataron. Ella decía, 

gracias a ese palo ahora estoy hablando con ustedes. (Testimonio de Guillermo 

Ortega, testigo en el Juicio por la Verdad. Casa de las Culturas de Machagai, 

provincia de Chaco, 3 de mayo de 2022.)8  

 

Las afirmaciones de los dos últimos testigos mencionados se fundan en la certeza de los 

indígenas del Chaco de que la naturaleza posee el poder para salvar a quienes viven en 

ella y la cuidan. En el mundo relacional que habitan, los humanos, la naturaleza, los dioses 

y los antepasados se comunican en sueños, en visiones y en acciones concretas, y se 

protegen entre sí de los extraños que se asientan y destruyen el territorio.  

 

El entorno jurídico 

El Juicio por la Verdad, que culmina con el dictado de la sentencia, aporta y reúne pruebas 

de la existencia de la Masacre de Napalpí, ocurrida el 19 de julio de 1924 en el Aguará, 

en la localidad de Colonia Aborigen, Chaco. Ello implica comprobar la muerte de entre 

cuatrocientas y quinientas personas, la responsabilidad del Estado nacional y del gobierno 

 
7 Transcripción de la declaración testimonial de Juan Carlos Martínez, realizada por el abogado 

querellante Duilio Ramírez. 
8 Transcripción realizada por Duilio Ramírez de la declaración testimonial de Guillermo Ortega. 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

229 

 

del Territorio Nacional del Chaco en la planificación, ejecución y encubrimiento del 

genocidio y, también, los traumas que generó en los que sobrevivieron y en sus 

descendientes. Las pruebas surgen, por un lado, de las declaraciones de historiadores, 

etnógrafos, antropólogos forenses, archivistas y, por otro, de testimonios orales 

reproducidos en videos de sobrevivientes qom y moqoit, y los de sus parientes que 

declararon en el Juicio.  

En el discurso jurídico se manifiesta de manera particular el juego de agencias y 

voces. Pardo (1996) se refiere a la sentencia como un tipo de discurso de poder, en el cual 

el autor pone de manifiesto su subjetividad a pesar de la pretensión de objetividad propia 

de los textos burocráticos. No es monológica, ya que contiene las voces de los jueces, las 

partes, los legisladores, pero tampoco dialógica, ya que la incorporación de esas voces, 

mediatizada por el juez, le sirve de argumentos de autoridad con los que convalida su 

decisión.  

Las audiencias del Juicio por la Verdad de la Masacre de Napalpí se realizaron 

entre el 19 de abril y el 19 de mayo de 2022, día en que se leyó la sentencia. En ella se 

menciona a representantes del ámbito jurídico: la jueza Zunilda Niremperger, el abogado 

de la Secretaría de DDHH y Género de la provincia del Chaco, el fiscal Carniel, Eugenio 

Zaffaroni, el juez Cançado Trindade (uno de cuyos fallos es mencionado), la Fiscalía 

Federal y el Ministerio Público Fiscal.  

Se alude también a las declaraciones de diecisiete especialistas (historiadores, 

antropólogos, sociólogos, archivistas y periodistas) ajenos a las comunidades indígenas, 

como Alejandro Jasinski, Nicolás Iñigo Carrera, Valeria Mapelman, Diana Lenton, 

Mariana Nazar Gaule, entre otros. Sus testimonios orales y sus publicaciones sirven de 

pruebas en el Juicio. Además, se menciona la información que aportan a través de sus 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

230 

 

publicaciones once investigadores, escritores y periodistas, que no declaran, y son 

también ajenos a los pueblos originarios.  

Con respecto a los testimonios de indígenas qom y moqoit, la sentencia se refiere 

a los de cinco sobrevivientes, cuatro de ellos ya fallecidos antes del Juicio, cuyos 

testimonios se reproducen en registros audiovisuales traducidos al español y subtitulados. 

Ellos son Rosa Grillo, Melitona Enrique, Rosa Chara, Pedro Balquinta y Felipa Lalecori. 

Sus descendientes, que declaran en el Juicio (en dos casos, están ausentes y sus 

testimonios son leídos) pero no tuvieron participación activa en los trabajos de 

restauración de la memoria, son once. Entre ellos se encuentran Sabino Irigoyen, Lucía 

Pereira y Matilde Romualdo. Por otra parte, los familiares que conforman el grupo de 

emprendedores de la memoria, algunos de ellos también docentes e investigadores qom 

y moqoit, son siete (el testimonio de uno de ellos, ya fallecido, se reproduce en una 

entrevista filmada): Juan Chico, Gustavo Gómez, Raúl Fernández, David García, Miriam 

Raquel Esquivel, Juan Carlos Martínez y Analía Noriega. 

Sirven también de prueba múltiples documentos procedentes de fuentes diversas. 

Entre ellos figuran notas de periódicos de 1924; cartas y discursos de personas que 

conocieron los hechos de Napalpí (autoridades civiles y policiales, colonos, 

investigadores, diputados nacionales, políticos, jueces); la bitácora y fotografías del 

antropólogo Lehmann Nitsche; también materiales de archivo de 1924, que contienen 

copias taquigráficas de las Sesiones de la Cámara de Diputados; el expediente judicial y 

el informe de investigación para la causa judicial que investiga la masacre de Napalpí. 

En la sentencia el peso de los testimonios difiere según la trayectoria, la autoridad 

y las funciones que cumplen las personas declarantes: la masacre, sus antecedentes y sus 

consecuencias se constatan mediante datos proporcionados por archivos e investigaciones 

historiográficas, antropológicas y sociológicas. Los especialistas ajenos a las 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

231 

 

comunidades qom y moqoit construyen textos totalmente coherentes con los marcos 

epistemológicos desde los que trabajan; sus discursos orales —refrendados por sus 

publicaciones— no muestran grietas, silencios ni contradicciones; tampoco emplean 

lenguas indígenas en las declaraciones, solo el español formal y académico. En la 

sentencia se recuperan sus discursos y se les otorga valor de verdad, puesto que las formas 

de argumentar en el ámbito disciplinar son compatibles con el sistema de pruebas que 

exige el entorno jurídico. A continuación, reproduzco un fragmento de la sentencia en el 

que retoma la declaración de un historiador:   

 

El testigo Nicolás Iñigo Carrera declaró en términos muy similares, afirmando 

que: “en la década de 1880 lo que se define es el territorio que va a constituir ese 

Estado-nación y el destino de las poblaciones que existen en ese territorio y en 

particular, en lo que nos interesa a nosotros, las poblaciones indígenas. Ahí hay 

dos grandes campañas militares: la que encabeza el general Roca en 1879, la que 

encabeza el Dr. Victorica como ministro de guerra en 1884. La primera, a La 

Pampa y la Patagonia, la segunda al Chaco. Ahí se puede establecer una primera 

diferencia porque mientras en la conquista militar de la Patagonia lo que 

predomina es un proceso de excursión de exploración, en la zona chaqueña más 

bien lo que se trata es de fijar una porción de población a territorio con el objetivo 

explícito de que constituyan un brazo barato para las industrias que se quieren 

instalar allí.”   

Con estas afirmaciones nos vamos introduciendo a la tesis de que los 

pueblos indígenas eran percibidos como un mero instrumento el cual se debía 

utilizar a favor de un plan estatal. (Secretaría de DDHH y Géneros de Chaco, 

Comité para la Prevención de la Tortura de Chaco y Fundación Napalpí, 2023, 

pp. 30-31)  

 

Por el contrario, en los testimonios de los cinco sobrevivientes reproducidos en registro 

audiovisual se escuchan las dos lenguas indígenas mencionadas y estilos no formales. Las 

declaraciones no conforman relatos continuos ni conexos, a pesar de las preguntas 

insistentes de los abogados; en ellas prima lo emotivo, los recuerdos lejanos, las 

expresiones de terror por las pérdidas, el hambre y el aislamiento; cuando se les pregunta 

por los muertos, callan, tal vez porque en las culturas chaqueñas nombrar a los fallecidos 

constituye un tabú.  



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

232 

 

Los testimonios de los familiares de sobrevivientes son más heterogéneos: algunos 

como los producidos por los trabajadores de la memoria —especialmente Juan Chico, 

principal impulsor del juicio, que había fallecido unos meses antes— se asemejan a los 

de los especialistas. Otros, en cambio, reproducen las palabras de sus padres y abuelos, y 

las mezclan con las suyas, ya interpretadas por la distancia en el tiempo, como el 

testimonio oral de Lucía Pereira o de Matilde Romualdo.  

En la sentencia, la jueza no retoma de los testimonios indígenas las referencias a 

su cosmovisión ni a sus valores culturales. Tampoco alude a las inexactitudes ni quiebres 

en las declaraciones. Se refiere a las voces originarias como si fueran monológicas, y 

rescata de ellas unas pocas ideas: el recuerdo de las condiciones de sometimiento en las 

que vivían sus familiares en la Reducción, la constatación de la masacre, la persecución 

posterior y el miedo que los llevó a desplazarse, aislarse y perder la lengua y las pautas 

culturales de su comunidad.  

 

En primer lugar, corresponde tener presente lo declarado por la sobreviviente 

Rosa Grillo según el registro audiovisual aportado por el Ministerio Público 

Fiscal: “Mi abuelo, cazaba cualquier bichito para rebuscarse cuando la 

reducción.” Esta afirmación nos daría la pauta de que la reducción no proveía de 

manera suficiente la alimentación a los trabajadores que allí se desempeñaban, lo 

cual habría sido en principio uno de los objetivos. (2023, pp. 59-60) 

De los testimonios brindados por Ramona Pinay —nieta de la sobreviviente 

Dominga Palota— como así también de Matilde Romualdo —nieta de la 

sobreviviente Lorenza Molina— y Gustavo Gómez —sobrino de sobreviviente e 

investigador—, resultan coincidentes con los demás relatos aportados, respecto 

de las condiciones laborales de las personas que vivían en la Reducción, como 

así también de la presencia de un avión y de la necesidad que tuvieron los 

sobrevivientes de correr entre los montes para no ser asesinados. (2023, p. 92)   

 

Los testimonios de sobrevivientes y familiares sirven de fundamento para probar el 

genocidio que cometió el Estado en 1924, pero no poseen el mismo valor que las 

declaraciones proporcionadas por los especialistas no indígenas, cuyo prestigio proviene 

de su posición social y académica. La agencia originaria es fundamentalmente emotiva; 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

233 

 

sirve solo para confirmar con retazos de recuerdos de los ancianos lo ya expresado por la 

agencia académica, que se manifiesta a través del discurso objetivo, aparentemente neutro 

y validado científicamente. Por eso, esta última tiene un peso jurídico del que carece la 

indígena. 

Por otra parte, en la sentencia se menciona la huelga obrera de la que participaron 

indígenas y peones criollos, pero no se pondera el alzamiento de los qom y los moqoit —

históricamente enfrentados, pero aliados en la huelga de 1924 en Napalpí— contra las 

autoridades gubernamentales y los colonos blancos. También se hace silencio respecto de 

las ceremonias y las danzas celebradas los días anteriores a la masacre, mediante las 

cuales los chamanes invocaban a los antepasados y transmitían a la comunidad las órdenes 

recibidas por estos. Según el cacique Dionisio Gómez, los muertos y deidades de la 

naturaleza habían anunciado el advenimiento de una nueva era en la que desaparecerían 

los blancos y los indígenas volverían a ser libres. La población esperaba danzando una 

señal de este portento, y probablemente por eso al principio no vio como un peligro 

inminente el avión que sobrevolaba los toldos. (Salamanca, 2008; Bergallo, 2009) 

Si bien las voces académicas se explayan largamente respecto de los hechos de la 

masacre, sus causas y efectos, la sentencia escoge sólo una parte de lo dicho y lo 

simplifica. Quedan, así, fuera de la sentencia los enfrentamientos previos entre 

parcialidades indígenas, o entre éstos y los criollos por la tenencia de las tierras y los 

animales. De esta manera, se omiten las ideas de rebelión y liberación de los pueblos 

originarios chaqueños y, por lo tanto, no se da lugar a la afirmación del derecho a la 

defensa ante la agresión de un Estado que propone su exterminio. Y resulta extraño, 

porque los indígenas del Chaco desde tiempos inmemoriales han valorado la libertad, la 

vida y la salud de sus comunidades como los bienes más preciados. 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

234 

 

Es posible que el tiempo transcurrido haya atenuado o quizás borrado de la 

memoria de los descendientes de pueblos originarios los acontecimientos colectivos 

vinculados con lo trascendente y lo profético que anunciaban la recuperación del Chaco 

por sus anteriores dueños. Llama la atención, en cambio, la ausencia de esta clase de 

información en el Juicio por la Verdad, cuya intención parece ser la de reafirmar 

públicamente una verdad dicha por académicos y juristas décadas atrás. 

Si bien la incorporación de estos datos en la sentencia no modificaría la 

calificación de genocidio ni de delito de lesa humanidad con respecto a la masacre de 

Napalpí, su omisión contribuye a la representación de los pueblos indígenas asesinados 

como simples víctimas del sistema económico agroexportador, como seres pasivos, sin 

capacidad para responder a las agresiones ni sobrevivir en un entorno hostil. Los muestra 

débiles, indefensos, inermes, sin capacidad para organizar sus testimonios y para pensar 

un futuro colectivo y heroico.  

 

Conclusiones  

En el Juicio por la Verdad de la Masacre de Napalpí, se revelan las memorias del 

genocidio indígena a través de los testimonios de los sobrevivientes y de sus familiares y 

allegados. Los relatos de los primeros —cuatro de ellos ya fallecidos— se reprodujeron 

en soporte audiovisual y, debido a que fueron expresados en las lenguas qom y moqoit, 

requirieron de traductores, intérpretes y subtítulos. Las narrativas de los hijos, nietos y 

personas cercanas a los anteriores se manifestaron en las audiencias, en presencia de los 

funcionarios judiciales, psicólogos, académicos, maestros, escritores de ficción, 

periodistas, vecinos y un público numeroso. 

Los sucesos traumáticos, silenciados durante casi cien años, afloran en cada 

testimonio, aunque en forma imprecisa, a menudo contradictoria, con las voces 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

235 

 

superpuestas de las víctimas y sus descendientes que, en el interior de sus casas y con los 

suyos, renarraron los mismos hechos innumerables veces y por muchas décadas. En los 

relatos las huellas de los traumas emergen en las discontinuidades, en los huecos, las 

omisiones y los lapsus. Los testigos omiten información que el entorno jurídico considera 

fundamental para probar los hechos: no expresan el número de los muertos en la matanza, 

silencian sus nombres en lenguas originarias y callan los sucesos más cruentos.  

Por otra parte, las narrativas se llenan de voces diversas que, en la mayoría de los 

casos, se expresan en el discurso directo: las de los padres y abuelos que refieren los 

acontecimientos, las de quienes los oyen, las de los chamanes que dan las órdenes, las de 

los conocidos que les advierten de la masacre. Tales voces no aparecen organizadas en el 

tiempo ni en el espacio; se mezclan, se funden y de esa mixtura surge la expresión del 

dolor colectivo.   

Otro rasgo que emerge de algunos de los testimonios es la concepción del mundo 

relacional, que se manifiesta cuando los testigos hacen referencia a las plantas, a los 

árboles y a los animales del monte. Son estas entidades las que les indican el camino para 

huir de los asesinos, los refugian en sus cortezas y los alimentan. A través de los seres de 

la naturaleza les hablan sus dioses y sus antepasados, a quienes convocan junto a los 

chamanes en sus danzas y cantos.      

 Con respecto a las agencias, las voces indígenas son numerosas, pero en el juicio 

y en la sentencia no tienen la misma entidad que se les otorga a las agencias académicas 

y jurídicas. Los qom y moqoit son tomados en cuenta en su condición de meros testigos 

que, conocedores de los relatos de sus antepasados, contribuyen a revalidar los 

argumentos ya esgrimidos por los especialistas.  

Si bien se relevan las secuelas físicas y psíquicas que la masacre generó en las 

personas que sobrevivieron y en sus descendientes, se hace silencio sobre el derecho a 



Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

236 

 

rebelarse, que ejercieron los pueblos indígenas días previos a la matanza de Napalpí y en 

otras muchas circunstancias de su historia común. Pero, además, no se da prioridad a las 

consecuencias económicas, sociales y culturales que los propios testigos del juicio siguen 

sufriendo.  

Por otra parte, la representación de los indígenas qom y moqoit solo como 

víctimas de las acciones que planificó, ejecutó y ocultó el Estado nacional casi un siglo 

atrás, y de sus descendientes como herederos de los traumas, atenúa y obstruye la voz de 

los trabajadores indígenas de la memoria, quienes no fueron únicamente testigos en el 

juicio, sino sus verdaderos promotores. Son ellos los que siguen reclamando sus derechos 

sobre las tierras de las que fueron despojados sus ancestros y, además, con sus acciones 

comunitarias, conciben el futuro en un nuevo mundo relacional en el que vuelvan a oírse 

sus lenguas, sus danzas y su cultura originarias.  

  

Fuentes 

Expediente F.F. N° 81/14 Unidad de Derechos Humanos, Fiscalía Federal Resistencia, 

Chaco, Ministerio Público de la Nación, S/ Inicia investigaciones de oficio sobre 

Masacres de “Napalpí” (1924) y “El Zapallar” (1933). 

Secretaría de DDHH y Géneros de Chaco, Comité para la Prevención de la Tortura de 

Chaco y Fundación Napalpí. (2023). Napalpí. Juicio por la Verdad. La Sentencia. 

ConTexto. 

Poder Judicial de la Nación. Juzgado Federal de Resistencia N° 1. Expediente FRE 

9846/2019, caratulado “Masacre de Napalpí s/ Juicio por la Verdad”. Fundamentos de la 

sentencia dictada el 19 de mayo de 2022; 30 de junio de 2022. 

https://www.boletinoficial.gob.ar/detalleAviso/primera/270768/20220901 

 

Referencias bibliográficas 

Bergallo, G. E. (2009). Ntonoxac. Danza en el viento. Memoria y resistencia qom. 

Librería de la Paz. 

Canclini, N. (1999). La Globalización Imaginada. Paidós. 

https://www.boletinoficial.gob.ar/detalleAviso/primera/270768/20220901


Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

237 

 

Dávila, L. (2024). Cien años de la masacre de Napalpí. Un análisis del Juicio por la 

Verdad desde la visión coproduccionista interaccional de conocimientos, Corpus 14(1). 

http://journals.openedition.org/corpusarchivos/7169. 

Degregori, C. I. (2004). Heridas abiertas, derechos esquivos: reflexiones sobre la 

Comisión de la Verdad y Reconciliación. En R. Bueno Chávez, Antonio Cornejo Polar y 

los avatares de la cultura latinoamericana. Fondo Editorial de la UNMSM. 

Domínguez, M. I. (2009, 4 a 6 de noviembre). Retorno a una sociedad sin blancos: 

Utopía en el movimiento mesiánico de los Quom de Napalpí, 1924 [ponencia]. V Jornadas 

de Jóvenes Investigadores. Instituto de Investigaciones Gino Germani, Facultad de 

Ciencias Sociales, Universidad de Buenos Aires.  

Escobar, A. (2015). Territorios de diferencia: la ontología política de los “derechos al 

territorio”. Cuadernos de Antropología Social 41, 25-38. 

Jasinski, A. (2022). 1924. Napalpí y la república negadora. Un expediente judicial como 

estrategia de poder. Contenciosa Universidad Nacional del Litoral 12(21). 

http://portal.amelica.org/ameli/journal/607/6073558008/ 

Jelin, E. (2002). Los trabajos de la memoria. Siglo XXI. 

Jelin, E. (2012). Los trabajos de la memoria. Instituto de Estudios Peruanos. 

Kauffman, S. G. (1998, 16-17 de noviembre). Sobre violencia social, trauma y memoria 

[Ponencia]. Seminario Memoria Colectiva y Represión auspiciado por el SSRC. 

Montevideo. 

https://www.comisionporlamemoria.org/archivos/jovenesymemoria/bibliografia_web/hi

storia/Kauffman.pdf 

Matheson, K.; Seymour, A.; Landry, J.; Ventura, K.; Arsenault, E.; Anisman, H. (2022). 

Canada’s Colonial Genocide of Indigenous Peoples: A Review of the Psychosocial and 

Neurobiological Processes Linking Trauma and Intergenerational Outcomes. Int. J. 

Environ. Res. Public Health 19, 6455. https://  

Pardo, M. L. (1996). Derecho y lingüística cómo se juzga con palabras análisis 

lingüístico de sentencias judiciales. Astrea. 

Salamanca, C. (2008). De las fosas al panteón: contrasentidos en las honras de los indios 

revividos. Revista Colombiana de Antropología 44(1), 7-39. 

Trinchero, H. H. (2009). Las masacres del olvido. Napalpí y Rincón Bomba en la 

genealogía del genocidio y el racismo de estado en la Argentina. RUNA 30(1), 45-60.  

http://journals.openedition.org/corpusarchivos/7169
http://portal.amelica.org/ameli/journal/607/6073558008/
https://www.comisionporlamemoria.org/archivos/jovenesymemoria/bibliografia_web/historia/Kauffman.pdf
https://www.comisionporlamemoria.org/archivos/jovenesymemoria/bibliografia_web/historia/Kauffman.pdf


Cuarenta Naipes  
Revista de Cultura y Literatura  
Año 7 | N° 13 
 

238 

 

Wikinski, M. (2022). ¿Puede el derecho hacer lugar al trauma? Verdad jurídica y verdad 

subjetiva. SIG Revista de Psicanálise 11(2), 151-170, 

https://ojs.sig.org.br/index.php/sig/article/view/32/19 

https://ojs.sig.org.br/index.php/sig/issue/view/4
https://ojs.sig.org.br/index.php/sig/issue/view/4
https://ojs.sig.org.br/index.php/sig/article/view/32/19

